
145

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

УДК 78.071.1:27:159.923:008(477)(092)Задерацький
DOI https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-19

Наталія МАКАРОВА
докторка філософії, старша викладачка кафедри музично-теретичних дисциплін, Київська 
муніципальна академія естрадного та циркового мистецтв, вул. Жилянська, 88, м. Київ, Україна, 01032
ORCID: 0000-0003-0495-2159

Бібліографічний опис статті: Макарова, Н. (2025). Колимське Різдво (на прикладі аналізу 
«Прелюдії і фуги фа-дієз мінор» №8 із циклу «24 прелюдії та фуги» В.П. Задерацького). Fine Art 
and Culture Studies, 5, 145–156, doi: https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-19

КОЛИМСЬКЕ РІЗДВО (НА ПРИКЛАДІ АНАЛІЗУ «ПРЕЛЮДІЇ І ФУГИ ФА-ДІЄЗ 
МІНОР» №8 ІЗ ЦИКЛУ «24 ПРЕЛЮДІЇ ТА ФУГИ» В.П. ЗАДЕРАЦЬКОГО)

Дослідження присвячене диптиху «Прелюдія і фуга фа-дієз мінор» №8 із циклу «24 прелюдії та фуги» Всеволода 
Петровича Задерацького. Цикл був створений в страшних, нелюдських умовах сталінського концтабору – на 
телеграфних бланках, без доступу до музичного інструменту, без упевненості у завтрішньому дні та задоволенні 
мінімальних потреб у їжі та теплі. Наукова новизна роботи полягає у комплексному міждисциплінарному під-
ході, що поєднує музикознавчий, психологічний, історико-культурологічний та богословсько-символічний аналізи. 
Цикл постає як музично-психологічний щоденник, що зберігає особисту ідентичність композитора й відображає 
його внутрішню стійкість у надзвичайно важких життєвих умовах.

Диптих фа-дієз мінор №8 є своєрідною сторінкою музично-психологічного щоденника «24 прелюдії та фуги». 
Музична мова твору створює відчуття «молитовної паузи» посеред екзистенційних випробувань. Прелюдія 
нагадує пастораль і символізує очікування моменту народження Месії, що подарує людству духовне оновлення 
та надію на свободу. Фуга виступає діалогом трьох екзистенційних голосів: голос волі та боротьби (Ніцше), 
голос присутності і спокою (Гайдеґґер) та голос пережитого досвіду (Задерацький). Взаємодія цих голосів фор-
мує музичну структуру, що поєднує особисту і колективну пам’ять, трансформуючи пережите у спільний куль-
турний код української нації.

Поєднання традиційного музикознавчого аналізу з психологічними, культурологічними та богословськими 
підходами дозволяє виявити глибокий сенс музичного тексту. Використання ремарок dolce cantabile і cantando, 
контрастів тридольних метричних малюнків підкреслює символічне значення музичного звуку як форми духовної 
концентрації, внутрішньої молитви та психологічного опору «Я» композитора, що трансформує екстремальний 
особистий досвід у гармонійний, духовно насичений музичний вислів. Дослідження підтверджує, що творчість 
Всеволода Петровича Задерацького є особливою сторінкою української музичної культури XX століття, що відо-
бражає жорстоку правду тогочасної дійсності.

Ключові слова: Задерацький, прелюдія і фуга, диптих, музичний містично-психологічний щоденник, Прелюдія 
і фуга фа-дієз мінор №8, пастораль, Різдво, Мессія.

Natalya MAKAROVA 
Doctor of Philosophy, Senior Lecturer, Department at the Music and Theatre Disciplines, Kyiv Municipal 
Academy of Variety and Circus Arts, 88 Zhylianska St, Kyiv, Ukraine, 01032
ORCID: 0000-0003-0495-2159

To cite this article: Makarova, N. (2025). Kolymske Rizdvo (na prykladi analizu "Preliudii i 
fuhy fa-diiez minor" №8 iz tsyklu "24 preliudii ta fuhy" V.P. Zaderatskoho) [Kolyma Christmas 
(on the example of the analysis of “Prelude and Fugue in F-sharp minor” No. 8 from the cycle 
“24 Preludes and Fugues” by V.P. Zaderatsky)]. Fine Art and Culture Studies, 5, 145–156,  
doi: https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-19

KOLYMA CHRISTMAS (ON THE EXAMPLE OF THE ANALYSIS OF “PRELUDE 
AND FUGUE IN F-SHARP MINOR” NO. 8 FROM THE CYCLE “24 PRELUDES  

AND FUGUES” BY V.P. ZADERATSKY)

The study is devoted to the diptych “Prelude and Fugue in F-sharp minor” No. 8 from the cycle “24 Preludes 
and Fugues” by Vsevolod Petrovich Zaderatsky. The cycle was created in the terrible, inhuman conditions of the Stalinist 



146

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

concentration camp – on telegraph blanks, without access to a musical instrument, without certainty about tomorrow 
and the satisfaction of minimal needs for food and warmth. The scientific novelty of the work lies in a comprehensive 
interdisciplinary approach that combines musicological, psychological, historical-culturological and theological-
symbolic analyses. The cycle appears as a musical-psychological diary that preserves the composer’s personal identity 
and reflects his inner resilience in extremely difficult life conditions.

Diptych in F-sharp minor No. 8 is a kind of page of the musical-psychological diary “24 Preludes and Fugues”. 
The musical language of the work creates a feeling of a “prayerful pause” in the midst of existential trials. The prelude 
resembles a pastoral and symbolizes the expectation of the moment of the birth of the Messiah, who will give humanity 
spiritual renewal and hope for freedom. The fugue acts as a dialogue of three existential voices: the voice of will 
and struggle (Nietzsche), the voice of presence and peace (Heidegger), and the voice of lived experience (Zaderatsky). 
The interaction of these voices forms a musical structure that combines personal and collective memory, transforming 
experiences into a common cultural code of the Ukrainian nation.

The combination of traditional musicological analysis with psychological, culturological, and theological approaches 
allows us to reveal the deep meaning of the musical text. The use of dolce cantabile and cantando remarks, contrasts 
of tripartite metrical patterns emphasize the symbolic meaning of musical sound as a form of spiritual concentration, 
inner prayer and psychological resistance of the composer's "I", which transforms extreme personal experience into 
a harmonious, spiritually rich musical expression. The study confirms that the work of Vsevolod Petrovich Zaderatsky 
is a special page of Ukrainian musical culture of the 20th century, reflecting the cruel truth of the contemporary reality.

Key words: Zaderatsky, prelude and fugue, diptych, musical mystical-psychological diary, Prelude and fugue in F 
sharp minor No. 8, pastoral, Christmas, Messiah.

І спочинуть невольничі
Утомлені руки,

І коліна одпочинуть,
Кайданами куті!

Т.Г. Шевченко

Актуальність теми. Сьогодні, в час, коли 
українська державність переживає чергове 
потрясіння історичного значення, знаходячись 
в стані війни за свою національну ідентич-
ність, особливої ваги у світлі переосмислення 
культурної памяті українського народу набуває 
постать Всеволода Петровича Задерацького. 
Композитор особливої філософської глибини, 
Пророк української музичної культури, Людина, 
що пережила свого часу два увʼязнення, одне 
з яких закінчилося засланням в найстрашніший 
концтабір в долині річки Колима. І не зважа-
ючи на холод, голод, долаючи втому чорноро-
бочого, Всеволод Петрович пише великий цикл  
«24 прелюдії та фуги», тривалість понад  
2,5 годин. Цей твір стане своєрідним музичним 
містично-психологічним щоденником, завдяки 
якому композитор збереже свою психологічну 
цілісність. В циклі кожна прелюдія та фуга пере-
дає конкретний психологічний стан, малює зву-
кову картину спогадів попереднього життя. До 
прикладу, перший диптих до-мажор відображає 
Благовіст, №2 ля-мінор – нагадує українську 
народну пісню, що накладається на психоло-
гічний стан навʼязливої тривоги, пʼятий диптих 
ре-мажор – змальовує життя в країні абсурду, 
сьомий ля-мажор – представляє реконструкцію 

табірного дня увʼязненого та ін. Тобто, музич-
ний містично-психологічний щоденник  
«24 прелюдії та фуги», створений в нелюдських 
умовах сталінського концтабору, являє собою 
не лише відродження бахівської поліфонії (до, 
речі, вперше в історії музичної культури після 
Й.С. Баха; схожі цикли в XX столітті почнуть 
зʼявлятись лише через декілька років), а свід-
ченням духовної стійкості Мистця, що про-
довжував промовляти до нащадків всупереч 
нищенню особистості тоталітарною системою. 
Вивчення цього циклу є актом відновлення 
історичної справедливості та повернення до 
української (і ширше – європейської) традиції 
внутрішньої свободи, що утверджується через 
звук і структуру музичного мислення.

Окремої уваги потребує питання національ-
ної ідентичності творчої спадщини Всеволода 
Петровича Задерацького. Тривалий час росій-
ська музикознавча школа намагалася привлас-
нити його творчість, підкреслюючи зв’язок 
композитора з московським середовищем, 
де він здобував освіту, певний час працював 
та проживав. Проте така оптика є історично 
викривленою: на той момент інших освітніх 
і творчих можливостей для українських мист-
ців просто не існувало. Саме тому сьогодні 
важливо повернути імʼя Задерацького до укра-
їнського контексту, осмисливши його як час-
тину нашої культурної спадщини. У цьому 
сенсі музика Задерацького постає не лише як 
код культурної пам’яті та спогад про минуле, 
а як живий доказ неперервності українського 



147

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

духу, свідчення Майбутнього, що попри спроби 
історичного викорінення, пройшовши крізь 
мовчання і біль, знову звучить у просторі нашої 
музичної культури.

Аналіз останніх досліджень. Творчість 
Всеволода Петровича Задерацького все більше 
привертає увагу вітчизняних і зарубіжних 
дослідників. Першим дослідником, що звер-
нув на неї увагу, був В. Клин (1980), що досте-
менно проаналізував цикл «24 прелюдії». За 
часів Незалежності України Н. Лукашенко 
присвячує своє дисертаційне дослідження 
фортепіанній творчості Всеволода Задераць-
кого «Стильові основи фортепіанної пое-
тики В.П. Задерацького» (Лукашенко, 2011). 
Згодом це дослідження переросло у велику 
монографію «Всеволод Петрович Задераць-
кий в контексті “тіньової” історії музики  
ХХ століття» (Лукашенко, 2024). Значний вне-
сок у розширення джерельної бази зробила 
О. Постовойтова у своїй дисертації «Великий 
поліфонічний цикл як композиційно-драма-
тургічна цілісність (на матеріалі фортепіанних 
творів українських композиторів ХХ – початку 
ХХІ століття)» (Постовойтова, 2024), що при-
свячена проблемі жанрової типології, семан-
тики фуг циклу «24 прелюдії та фуги».

Починають зʼявлятися публікації, що при-
свячені життю та творчості В. Задерацького. Це 
Остапчук М. «Повернення із забуття (до 70-річчя 
з дня смерті композитора Всеволода Заде-
рацького)» (Остапчук, 2023), Сирятська Т.О.  
«Жанрово-стилістична типологія прелюдій 
циклу «24 прелюдії та фуги» В. Задерацького». 
Дослідження Н. Макарової (2024; 2025) мають 
міждисциплінарний характер. В статтях запро-
поновано новий погляд на цикл «24 прелюдії 
та фуги» як на музичний містично-психоло-
гічний щоденник, що виступав формою само-
збереження особистості композитора у страш-
них умовах колимського концтабору. Диптихи 
циклу трактуються як сторінки щоденника, 
в кожному зображений особливий образний 
світ, закладена психологічна емоція та філо-
софська глибина. 

Метою дослідження є аналіз «Прелюдії 
і фуги фа-дієз мінор» №8 в світлі музикознав-
чого, історико-культурологічного, психологіч-
ного, богословсько-теологічного та символіч-
ного вимірів; осмислення музичної спадщини 
Всеволода Петровича Задерацького у контексті 

історичних та культурних подій ХХ століття, 
а також його музичного містично-психологіч-
ного щоденника «24 прелюдії та фуги» як фено-
мена духовного спротиву, внутрішньої свободи 
та культурної ідентичності мистця.

Наукова новизна. Вперше в українському 
музикознавстві здійснено цілісний міждисци-
плінарний аналіз диптиху «Прелюдія і фуга 
фа-дієз мінор» №8 у поєднанні музикознав-
чого, історико-культурологічного, психологіч-
ного та богословсько-теологічного підходів, 
що дозволило виявити його як модель духовної 
рефлексії мистця й частину загальної концеп-
ції музичного містично-психологічного щоден-
ника Всеволода Петровича Задерацького.

Виклад основного матеріалу. Українська 
музична культура першої половини XX сто-
ліття переживала складний період формування 
в умовах політичних катаклізмів, соціальної 
турбулентності та багаторазових хвиль куль-
турних репресій, що майже повністю знищили 
цвіт української інтелігенції. Після револю-
ційних подій 1917 року, громадянської війни 
та становлення СРСР українська музика опи-
нилася під тиском ідеологічних обмежень, що 
значною мірою визначило характер творчості 
композиторів. «Кожен <…> стикався зі стра-
хом, з неприйняттям, іноді навіть пересліду-
ванням, і водночас всі вони відповідали своєму 
внутрішньому поклику і свідчили про істину 
власного внутрішнього переживання. Це прояв 
героїзму в культурі і взірець для кожного з нас» 
(Холліс, 2004). Водночас були композитори, 
що сміливо шукали власну музичну ідентич-
ність, поєднуючи національні традиції з євро-
пейським музичним спадком. До таких мистців 
належав і Всеволод Петрович Задерацький, чия 
музична спадщина вирізняється філософською 
та символічною глибиною. Цикл «24 прелюдії 
і фуги» поєднує класичну фугу з новаторською 
гармонією, психологічною експресією та куль-
турно-символічними алюзіями, що робить його 
унікальним явищем української музичної тра-
диції XX століття.

Диптих «Прелюдія і фуга фа-дієз мінор» №8 
починається прелюдією, що позначена Всеволо-
дом Петровичем Allegretto pastorale. Уже сама 
ремарка відсилає до жанрової традиції пасто-
ралі – музики, яка в європейській культурі асо-
ціювалася з природною гармонією, простотою 
і водночас із біблійним образом Пастиря (лат. 



148

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

pastor – «той, хто веде»), як архетипу духовного 
спокою та божественної опіки. «Господь – Пас-
тир мій, – я не буду мати нестачі. На пасовись-
ках зелених оселить мене, на тихі води мене 
запровадить. Він підкріпить душу мою» (Біблія,  
Пс. 22:1–3). Пастухи, які першими почули Благу 
Звістку про народження Христа від янголів, що 
сповістили їм «велику радість» (Біблія, Лк. 2:10) 
стали традиційною метафорою таїнства внутріш-
нього просвітлення. Традиційно образ пасторалі 
повязана зі сценами свята Різдва Христового, що 
особливо шанується на теренах України. Симво-
лом Різдва є колядка, як величальна пісня, що 
сповіщає про початок нового життя, а ширше – 
про творення світу. Колядувати полюбляють як 
малеча, так і дорослі, «бо колядка переносила їх 

думку в якийсь світ близький і рідний їм, а при 
тім зовсім відмінний від того, серед якого минає 
їх убоге, клопітливе життя. Пісня виповідає про-
стими словами їх найглибші, сердечні бажання, 
показує їх не як бажання, а як дійсність. Слу-
хаючи колядки, такий бідолаха хоч на хвилю 
бачить себе заможним господарем, в якого 
подвірʼя чисто заметене, хата гарна, світла, 
в хаті прибрано по-праздничному, не достатку 
нема, а натомість за столом сидять гості славні 
та величні на весь світ, і він рад, що може чесно 
і відповідно прийняти їх. Пісня радує його, 
а глухе почуття дійсних життєвих клопотів хоч 
на хвилю уступає на бік, випливає сльозами, – 
не гіркими, але такими, що облегшують душу» 
(Франко, 1902, с. 10–11).

           

 

Музичною метафорою сповіщення про 
народження Пастиря – Месії є фігурації восьмим 
на 9/8, які своїм спокійним звучанням нагадують 
про надію на спасіння. Слід нагадати, що розмір 
9/8 як і 12/8 та 6/8 є типовим для пасторальних 
епізодів у європейській традиції (згадаймо фінал 
«Месії» Ґ.Ф. Генделя або Pastorale з різдвяного 
концерту А. Кореллі). Тут плавні тридольні 
коливання передають своєрідне відчуття 
природної гармонії, світлої радості, свята та 
умиротворення. У контексті філософії музичної 
творчості Всеволода Задерацького пастораль 
постає не лише як символ ідилії чи зображення 
природи, але як музичний архетип духовного 
спокою, що народжується в душі мистця, попри 
зовнішній хаос табірного життя і страждання. 
Уособлюючи стан довіри до Творця, композитор 

плекає надію, що навіть у найтемніші періоди 
життя людини, продовжує звучати гармонія 
вищого порядку, музика світла, що всупереч 
зовнішнім обставинам долає страх, мовчання 
та забуття. Композитор свідомо створив образ 
Внутрішньої Коляди, що посеред колимського 
концтабору, з його нелюдськими умовами, 
допомагає зберегти світло пам'яті та спокою. 
Як голос Пастиря, що кличе до спокою, проста 
мелодія стає знаком вищої довіри: «Прийдіть до 
Мене, усі струджені та обтяжені, і Я заспокою 
вас» (Біблія, Мт. 11:28). Тобто, прелюдія стає 
по-суті моментом внутрішнього відпочинку, 
необхідною паузою, без якої неможливий 
подальший шлях духовної мандрівки.

Прелюдія із диптиху фа-дієз мінор демонструє 
унікальний підхід до політекстурності. Тут 



149

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

немає традиційного співвідношення мелодія–
акомпанемент. Кожна рука промовляє свою 
історію, що має внутрішню логіку, мотивні 
цілісність та драматургічну завершеність. Окрім 
цього, розмір в партіях обох рук різний – в правій 
¾, а в лівій 9/8, що підкреслює філософську та 
психологічну ідею зустрічі двох різних світів, 
де цілісність та сила вислову кожного з них 
народжує унікальний музичний зміст.

Цікавою особливістю даної прелюдії 
є позначки dolce cantabile на початку, як 
нагадування про те, що навіть у реаліях 
концтабору можна співати. Зʼявляється тема 
у правій руці і композитор ставить ще одну 
ремарку – cantando. Цей подвоєний жест не 
випадковість: у табірному середовищі, де голос 
був ризиком, а тиша – обов’язком, саме cantando 
стає актом спротиву, актом проголошення 
існування власного «Я». Для Всеволода Петро-
вича – це не просто вказівка, а психологічний 
імператив: «співай, навіть якщо голос твій над-
ломлений». Хоча спів не тріумфальний, а ближ-
чий до молитви, що очищує, проте композитору 
вдається повернути себе до життя через музику, 
де зовнішній спокій приховує глибоку духовну 
драму кожного знедоленого та постає спробою 
примирення з власною пам’яттю. Cantando не 
є повторенням, а зміщення смислу: від стану 
«співучості» – до самого акту «співу», тобто 
від потенційного до здійсненого, від звучання 
як властивості – до звучання як дії. Саме тут, 
у цьому переході, розкривається глибинна 
онтологічна напруга між буттям і мовчанням, 
між життям і загрозою, що межує зі смертю. 
У контексті табірної дійсності така деталь 
позначає знак внутрішнього опору, акт голосу, 

що стверджує «Я Є!!!» там, де людину позбав-
ляють самого права на буття.

В 24 такті тематичні лінії міняються міс-
цями, що несе особливий сенс. До речі, позна-
чка cantando теж переходить в партію лівої 
руки. Зустріч двох начал – активного й пасив-
ного, земного й небесного, людського і боже-
ственного, раціонального та інтуїтивного. Тема 
і контртема міняються не ролями, а станами: 
те, що було проханням, стає відповіддю; те, що 
звучало як біль, повертається як прощення. Це 
особливий екзистенційний момент з надзви-
чайною філософською глибиною – «Я» осо-
бистості дивиться ніби в дзеркало, аналізуючи 
свою життєву історію і прагнучи чогось біль-
шого, світлого.

Подібне осмислення голосу, що є не про-
сто носієм смислу, але і унікальним проявом 
присутності, збігається з філософськими кон-
цепціями вокальної онтології, які розробляє 
Адріана Кавареро (Кавареро, 2005). Голос «Я» 
зʼявляється перед Іншим, щоб проявити свою 
індивідуальність, розкритись у прояві власної 
екзистенційної реальності. У феноменологічній 
перспективі Моріса Мерло-Понті, голос і мова 
є повністю невіддільними від тіла, чи не єди-
ним способом «Бути» у світі, з метою втілення 
свідомості «Я» (Мерло-Понті, 1945). У психоа-
налітичній перспективі, за Младеном Доларом, 
голос виступає «об’єктом бажання», що є авто-
номною силою, способом одночасного роз-
криття та дестабілізації суб’єкта (Долар, 2006). 
У цьому сенсі cantando Всеволода Петровича 
є екзистенційною подією мелодичного прояву 
голосу, що свідчить про свідомий опір «Я» мов-
чанню та тиску тоталітарної системи.

 
 



150

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

Фінал прелюдії poco più lento встановлює 
єдиний метричний малюнок, єдиний розмір ¾. 
Сповільнення ритму розтягує час, а кожен звук 
набирає особливої ваги, підкреслюючи глибину 
та стабільність. Особливо цікавими є такти 44 
та 45, де «Я» композитора прохає у Вищих сил 
«Спаси, спаси», підкреслюючи теологічний 
аспект прелюдії. «Спаси мене, Боже, бо води1 
доходять до моєї душі.» (Біблія, Пс. 69:2). 
Чотири заключні акорди не створюють уже 
знайомого та очікуваного ефекту дзвонів 
у задерацьківському розумінні (майже кожна 
прелюдія та фуга циклу «24 прелюдії та фуги» 
завершуються звучанням дзвонів). Акорди 
приносять спокій та емоційно-заспокійливу 

молитовну паузу. Якраз ця пауза відносить 
свідомість кожного знедоленого в світ Понад-
буттєвого (Гайдеггер, 1927), недосяжного для 
стороннього ока. У просторі табірної дійсності, 
де буття зведене до фізичного виживання, лише 
рух у протилежному напрямку – від тілесного 
до духовного, від конечного до нескінчен-
ного – може врятувати. І це не філософське 
трактування Всеволода Петровича, а власний 
внутрішній досвід переходу. Музичний міс-
тично-психологічний щоденник саме стає тим 
актом подолання межі та повернення до дже-
рела сенсу. Саме в цій точці можливе Понад-
буттєве, у моменті, коли біль і страх трансфор-
муються у звук.

1	  У біблійному контексті «води» часто використовуються як 
метафора труднощів, біди, випробувань чи небезпеки, що загрожує 
людині в повсякденному житті.

 

Фуга триголосна, має розповідний характер 
moderator narrante, розмір 4/4. Вже з першого 
такту композитор показує екзистенційну рамку, 
подавши єдину динамічну позначку протягом 
всієї частини mp. Це не помилка, Всеволода 
Петровича не можна осудити за недбальство, 
адже позначки темпу, характеру та артикуляції 
проставлені дуже точно. Ця екзистенційна 
рамка твориться свідомо, адже у контексті 
табірної дійсності вихід за межі дозволеного 
міг коштувати життя. Таким чином, інтенсив-
ність звучності стає своєрідним «кодексом 
мовчання», з метою не порушувати дозволе-
ного, щоб уникнути можливої катастрофи. 
Це символічна межа, коли внутрішня свобода 
може проявитися лише всередині суворої 

зовнішньої рамки. Тема фуги стримана, але 
внутрішньо напружена, напрочуд зосереджена. 
Кожен голос промовляє до слухача своїм впіз-
наваним голосом та розповідає свою власну 
історію. В п’ятому такті з’являється пунктир-
ний елемент, який порушує загальну гармо-
нію та вводить нотку внутрішнього неспокою. 
Цей елемент ще отримає розвиток у фузі. Цей 
неспокій не лише музичний, а й екзистенцій-
ний: він відображає внутрішню боротьбу «Я» 
композитора, який, попри зовнішні обмеження 
та несприятливі обставини зберігає власну сво-
боду і право на голос у світі мовчання.

В наступному епізоді (тт. 29–33) тема зву-
чить в октавному викладі, що підкреслює її 
індивідуальність. Кожен голос фактури постає 
перед нами як субʼєкт, що творить діалог осо-
бливої краси та екзистенційної глибини. «Я» 
композитора зберігає внутрішню свободу, 



151

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

йдучи шляхом від темряви до світла, де краса 
визначається «сяйвом форми», у якому істина 

відкривається не через логіку, а через вну-
трішнє просвітлення (Бальтазар, 1982). 

 

 

Тема, що проводиться в оберненні (т. 57) створює 
алюзію дзеркала, що символізує спотворений 
світ ҐУЛАГу, де більше немає нічого звичного, 
буденність перевернули і свідомість повинна якось 

пристосуватися до такого розвитку подій. Цікаво, 
що тема навіть в такому вигляді впізнавана та 
відкриває глибинний зміст, внутрішній контур, що 
був захований від очей раніше. 

 



152

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

Синкопований елемент з такту пʼятого 
повертається у фактуру, щоб наполегливо 
прозвучати поміж октавних передзвонів аж 
дванадцять разів. «Число 12 символізує народ 
Божий, його послідовників (12 апостолів 
будуть судить 12 колін ізраїльського народу). 
Вважається, що 12 втілює образ найвищої 
Божественної влади. 12 є виразником 
людського призначення сліпо вірити Божій 
волі і йти по начертаному Господом шляху. 
Саме Божий намір виявився в 12 пунктах 
Нікео-Цареградського символу віри, які 
стали основними положеннями всього 
християнського вчення» (Юрченко, 2016, с. 35). 
Ці повтори мають ритуальний ритм пам'яті, 

кожне повторення якого нагадує попереднє, 
а відчуття часу розширюється, щоб в наступних 
тактах (тт. 78–81) октавно продзвонити 
в діапазоні трьох октав 13 разів. Цей передзвін 
як вертикаль часу, духовна вісь або axis mundi 
у мініатюрі: він поєднує минуле, теперішнє та 
майбутнє, земне й небесне, а середній регістр 
символізує людське буття як точку контакту 
між цими полюсами. Мірча Еліаде розглядав 
такі точки як центри, що зв’язують світи (Мірча 
Еліаде, 1959). Дзвони в цій частині не лише 
звертаються до Бога, але й утримують пам’ять 
людини про її гідність та страждання. Це сво-
єрідний перехід у новий вимір свідомості, де 
пробуджується національна ідентичність.

 

Стретта фуги (т. 84) демонструє виразну 
поліфонічну драматургію, що нагадує 
психологічну сцену внутрішньої боротьби. Два 
нижні голоси вступають послідовно, ведучи 
активний діалог, водночас верхній голос 
вступає із запізненням і між репліками робить 
довгі паузи, створюючи ефект мовчазного 
напруження. Ця «затримка» ніби уособлює 
голос, що перебуває в умовах обмеженої 
свободи, прагне до звучання, але змушений 
існувати на межі тиші. Незважаючи на довгі 
паузи, матеріал теми проводиться повністю 
й точно, що підкреслює дисципліновану, 
цілеспрямовану внутрішню діяльність. 
Такий виклад матеріалу можна розглядати 
як символ внутрішнього опору: паузи стають 

формою мовчазної присутності, коли те, що 
не вимовлене, вже діє у психологічному та 
духовному просторі (Мей, 1950). З точки зору 
юнгіанської психології, «запізнілий голос» 
фуги постає образом внутрішньої Самості, 
яка, долаючи тінь страху та обмежень, про-
буджується до автономного існування, вод-
ночас зберігаючи гармонію із іншими голо-
сами – носіями волі, спокою та пережитого 
досвіду (Юнг, 1969). Таким чином геній Заде-
рацького створює музичну метафору важкого 
психічного процесу: боротьби між несвобо-
дою та самоактуалізацією, тишею і звучан-
ням, страхом і присутністю, що втілює гли-
бокий психологічний зміст у межах музичної  
форми.



153

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

Фуга з диптиху фа-дієз мінор №8 має одну 
цікаву особливість. Октавне проведення теми 
у нижньому голосі проводиться три рази 
(тт. 29–33; тт. 96–100; тт.  106–110), а також 
акордовий виклад теми у верхньому голосі 
з деякими змінами проводиться також тричі  
(тт. 90–95; тт. 115–119; тт. 121–122). Інтерпретуємо 
структуру крізь призьму трьох екзистенційних 
голосів:перший – голос волі та боротьби (Ніцше); 
другий – голос спокою, присутності і відкритості 
(Гайдеґґер); третій – голос пережитого досвіду, 
крик і мовчання одночасно (Задерацький). Тобто, 
по суті, в цій партитурі звучать голоси, які ніколи 
в реальності не зустрічалися, але вибудували 
глибинний сенс людського життя. Ніцше (1872) 
відкриває трагічність буття, де через боротьбу 
і страждання народжується краса. Гайдеґґер 
(1950) відкриває присутність як мовчазну 
відкритість до істини. Задерацький, переживши 
страшну правду концтабору, творить музику, що 

є здатна воскресити живу пам’ять людяності, 
що вижила у небутті. Триразове проведення тем 
має і символічне значення, створюючи тріаду 
спасіння, де пересікаються минуле, теперішнє 
і майбутнє, земне, небесне та людське. «Число 
3 відображає Божественну Трійцю і є числом 
простору, повноти, реальності. Часто вважають 
його і числом людської душі та одкровення, всього 
духовного. Не дивно, що трійка тісно пов’язана 
із церковними священнодійствами та молитвами: 
на славу Трійці Церквою було введено молитву 
«Трисвятое», трикратне оспівування «Господи 
помилуй». З трійкою пов’язують і обрядовість 
на Великдень: трикратне обходження престолу 
перед початком служби, трикратне відспівування 
«Христос воскресе». Фігурує трійка і при освячені 
води на Богоявлення. Навіть у повсякденному 
житті ми тричі хрестимося чи промовляємо 
молитву, тричі дитину занурюють у священну 
купіль під час хрещення» (Юрченко, 2016, с. 34).

 

 



154

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

Фінал приносить світле мажорне 
розв’язання. Подібно до слів Апокаліпсису: «І 
витре Бог кожну сльозу з очей їхніх… і смерті 
не буде більше, ані смутку, ані крику, ані болю» 
(Біблія, Одкр. 21:4). У фінальних дзвонах  
(тт. 124–126) чути відлуння Шевченкового 
«Борітеся – поборете», Франкового «Лупайте 
цю скалу», Лесиних слів «Contra spem spero!» 
та Донцової волі до дії (Донцов, 1966) – все те, 
що робить ці удари не просто музичною подією, 

а голосом української культури, що не мовчить 
навіть у неволі. Фуга фа-дієз мінор №8 пере-
творюється на музичну модель колективної 
пам’яті, на інструмент виживання людського 
українського духу! Вона не лише зберігає інди-
відуальне «я пам’ятаю», а перетворює його на 
«ми пам’ятаємо». А дзвони у низькому регі-
стрі стають голосами поколінь, що через роки 
будуть нагадувати нам, нащадкам, про страшну 
ціну, яку прийшлося заплатити за свободу.

 

Висновки. Диптих «Прелюдія і фуга фа-дієз 
мінор» №8 постає перед нами яскравою сто-
рінкою музично-психологічного щоденника  
«24 прелюдії та фуги» Всеволода Петровича 
Задерацького, де відображений внутрішній світ 
композитора, його духовна стійкість та екзистен-
ційний досвід. Прелюдія нагадує пастораль і сим-
волізує очікування моменту народження Месії, 
надії та духовного оновлення. Використання двох 
метричних малюнків, що створює контраст пар-
тій правої та лівої руки, ремарки dolce cantabile 
і cantando, спокійний темп, створюють враження 

молитви перед важкими випробуваннями. Фуга, 
як діалог трьох екзистенційних начал, звучить 
голосом волі та боротьби, присутності і спокою 
та пережитого досвіду. Кожен голос промовляє 
як індивідуальність, водночас створюючи колек-
тивну тканину пам’яті, що трансформує осо-
бистий досвід у спільний культурний код. Таким 
чином, диптих фа-дієз мінор №8 стає символом 
сили людського духу, а цикл «24 прелюдії та 
фуги» – місцем культурної памяті, що зберегло 
психологічну організацію композитора в страш-
них екзистенційних умовах. 

ЛІТЕРАТУРА:
1.	 Біблія або Книги Святого Письма Старого й Нового Заповіту. Переклад Івана Огієнка. Київ: Українське 

біблійне товариство, 2011. 1376 с.
2.	 Донцов, Д. Націоналізм. Лондон–Торонто: Ліга визволення України, Українські видавці, 1966. 363 с.
3.	 Клин В. Українська радянська фортепіанна музика. Київ : Музична Україна, 1980. 316 с.
4.	 Лукашенко Н. Стильові основи фортепіанної поетики В. П. Задерацького: дис. … канд. мистецтв: 26.00.01. 

Одеса, 2011. 242 с.
5.	 Лукашенко Н. Всеволод Петрович Задерацький в контексті «тіньової» історії музики ХХ століття: моно-

графія. Київ: НМАУ ім. П. І. Чайковського, 2024. 308 с.



155

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

6.	 Макарова Н. «24 прелюдії та фуги» В. П. Задерацького: повернення із забуття. Аспекти історичного музи-
кознавства, 2024, вип. 36, с. 62–80.

7.	 Макарова Н. Символізм музики табірного дня (на прикладі музично-психологічного аналізу «Прелюдії та 
фуги» ля-мажор №7 В.П.Задерацького). Актуальні питання гуманітарних наук, 2025, Вип. 89, том 2, с. 135–140.

8.	 Остапчук М. Повернення із забуття (до 70-річчя з дня смерті композитора Всеволода Задерацького). Укра-
їнська культура: минуле, сучасне, шляхи розвитку (напрям: мистецтвознавство), 2023, № 44, с. 134–146.

9.	 Постовойтова С. О. Великий поліфонічний цикл як композиційно-драматургічна цілісність (на матеріалі 
фортепіанних творів українських композиторів ХХ – початку ХХІ століття): дис. … д-ра філософії. Київ: НМАУ 
ім. П. І. Чайковського, 2024. 226 с.

10.	Сирятська Т.О. Жанрово-стилістична типологія прелюдій циклу «24 прелюдії та фуги» В. Задерацького. 
Проблеми взаємодії мистецтва, педагогіки та теорії і практики освіти, 2024, вип.70, с. 140–160.

11.	Франко, Іван. Що таке поезія? Передмова // Вибір декламацій для руських селян і міщан / упоряд. І. Франко. 
Львів: Просвіта, 1902. С. 10–11.

12.	Юрченко О. О. Символіка чисел в духовній культурі православного соціуму українських земель у XIV – 
початку XVIII століть : дис. … канд. іст. наук : 07.00.01. Київ: Київський національний університет ім. Тараса 
Шевченка, 2016. 267 с.

13.	Balthasar, Hans Urs von. The Glory of the Lord: A Theological Aesthetics. Vol. 1. San Francisco: Ignatius Press, 
1982. 480 p.

14.	Cavarero, A. For More Than One Voice: Toward a Philosophy of Vocal Expression. Stanford: Stanford University 
Press, 2005. 264 p. 

15.	Dolar, M. A Voice and Nothing More. Cambridge: MIT Press, 2006. 240 p. 
16.	Heidegger, Martin. Holzwege. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1950. 352 S.
17.	Heidegger, M. Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 1927. 437 p. 
18.	Hollis, James. Mythologems: Incarnations of the Invisible World / James Hollis. – Toronto: Inner City Books, 

2004. 164 p.
19.	Eliade, Mircea. The Sacred and the Profane: The Nature of Religion.New York: Harcourt, 1959. 256 p.
20.	Merleau-Ponty, M. Phénoménologie de la perception. Paris: Éditions Gallimard, 1945. 531 p. 
21.	Nietzsche, Friedrich. Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik. Leipzig: E. W. Fritzsch, 1872. 144 S.
22.	Jung, C. G. Psychological Aspects of the Self. Princeton: Princeton University Press, 1969. 298 p. 
23.	May, R. The Meaning of Anxiety. New York: Ronald Press, 1950. 224 p. 

REFERENCES:
1.	 Bibliia abo Knyhy Sviatoho Pysma Staroho y Novoho Zapovitu: pereklad Ivana Ohiienka. [Bible or Books of the 

Holy Scripture of the Old and New Testament: Translation by Ivan Ohienko]. (2011). Kyiv: Ukrainske bibliine tovarystvo. 
[in Ukrainian].

2.	 Dontsov, D. (1966). Natsionalizm [Nationalism]. London–Toronto: Liha vyzvolennia Ukrainy, Ukrainski vydavtsi 
[in Ukrainian].

3.	 Klyn, V. (1980). Ukrainska radianska fortepiannia muzyka [Ukrainian Soviet piano music]. Kyiv: Muzychna 
Ukraina. 316 p. [inUkrainian].

4.	 Lukashenko, N. (2011). Stylovi osnovy fortepiannoi poetyky V. P. Zaderatskoho [Stylistic foundations of  
V. P. Zaderatsky’s piano poetics] (Cand. Art. diss., 26.00.01). Odesa. 242 p. [in Ukrainian].

5.	 Lukashenko, N. (2024). Vsevolod Petrovych Zaderatskyi v konteksti “tinovoi” istorii muzyky XX stolittia 
[Vsevolod P. Zaderatsky in the context of the “shadow” history of 20th-century music] [Monograph]. Kyiv: NMAU im. 
P. I. Chaikovskoho. 308 p. [in Ukrainian].

6.	 Makarova, N. (2024). 24 preliudii ta fuhy V. P. Zaderatskoho: povernennia iz zabuttia [24 preludes and fugues by 
V. P. Zaderatsky: Return from oblivion]. Aspekty istorichnoho muzykoznavstva, 36, 62–80. [in Ukrainian].

7.	 Makarova, N. (2025). Symvolizm muzyky tabirnoho dnia (na prykladi muzychno-psykholohichnoho analizu 
«Preliudii ta fuhy» lia-mazhor №7 V.P.Zaderatskoho). [Symbolism of music of the camp day (on the example of musical 
and psychological analysis of "Prelude and Fugue in A Major" No. 7 by V.P. Zaderatsky)] Aktualni pytannia humanitarnykh 
nauk, Vyp. 89, tom 2, s. 135 – 140. [in Ukrainian].

8.	 Postovoytova, S. O. (2024). Velykyi polifonichnyi tsykl yak kompozytsiino-dramaturhichna tsilisnist [The 
large polyphonic cycle as a compositional-dramaturgical whole] (Doctor of Philosophy diss.). Kyiv: NMAU im.  
P. I. Chaikovskoho. 226 p. [in Ukrainian].

9.	 Ostapchuk, M. (2023). Povernennia iz zabuttia (do 70-richchia z dnia smerti kompozytora Vsevoloda Zaderatskoho) 
[Return from oblivion (on the 70th anniversary of the death of composer V. Zaderatsky)]. Ukrainska kultura: mynule, 
suchasne, shliakhy rozvytku (Musicology section), 44, 134–146. [in Ukrainian].



156

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

10.	Syriatska, T. O. (2024). Zhanrovo-stylisnychna typolohiia preliudii tsyklu «24 preliudii ta fuhy» V. Zaderatskoho 
[Genre-stylistic typology of the preludes of V. Zaderatsky’s cycle]. Problemy vzaimodii mystetstva, pedahohiky ta teorii 
i praktyky osvity, 70, 140–160. [in Ukrainian].

11.	Franko, I. (1902). Shcho take poeziia? In Vybir deklamatsii dlia rusʹkykh selian i mishchan [What is poetry? A 
selection of recitations for Russian peasants and townspeople]. Lviv: Prosvita, p. 10–11. [in Ukrainian].

12.	Yurchenko, O. O. (2016). Symvolika chysel v dukhovnii kulʹturi pravoslavnoho sotsiumu ukrainsʹkykh zemelʹ 
u XIV – pochatku XVIII st. [The symbolism of numbers in the spiritual culture of the Orthodox society of Ukrainian 
lands in the 14th – early 18th centuries] (Candidate dissertation). Kyiv: Taras Shevchenko National University of Kyiv. 
[in Ukrainian].

13.	Balthasar, H. U. von. (1982). The glory of the Lord: A theological aesthetics (Vol. 1). San Francisco: Ignatius Press 
[in English].

14.	Cavarero, A. (2005). For more than one voice: Toward a philosophy of vocal expression. Stanford: Stanford 
University Press [in English].

15.	Dolar, M. (2006). A voice and nothing more. Cambridge, MA: MIT Press [in English].
16.	Heidegger, M. (1950). Holzwege [Wooden paths]. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann [in German].
17.	Heidegger, M. (1927). Sein und Zeit [Being and Time]. Tübingen: Max Niemeyer Verlag [in German].
18.	Hollis, J. (2004). Mythologems: Incarnations of the invisible world. Toronto: Inner City Books [in English].
19.	Eliade, M. (1959). The sacred and the profane: The nature of religion. New York: Harcourt [in English].
20.	Merleau-Ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception [Phenomenology of perception]. Paris: Éditions 

Gallimard [in French].
21.	Nietzsche, F. (1872). Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik [The Birth of Tragedy from the Spirit of 

Music]. Leipzig: E. W. Fritz [in German].
22.	Jung, C. G. (1969). Psychological aspects of the self. Princeton: Princeton University Press [in English].
23.	May, R. (1950). The meaning of anxiety. New York: Ronald Press [in English].

Дата першого надходження рукопису до видання: 30.10.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 27.11.2025
Дата публікації: 30.12.2025


