
286

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

УДК 784.1
DOI https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-36

Галина ШПАК 
кандидат мистецтвознавства, доцент, в. о. професора кафедри хорового диригування, Одеська 
національна музична академія імені А. В. Нежданової, вул. Новосельського, 63, м. Одеса, Україна, 65023 
ORCID: 0000-0001-8866-3236 

Бібліографічний опис статті: Шпак, Г. (2025). 32 концерт Дм. Бортнянського в інтерпретації 
К.  Пігрова: духовно-стильові та виконавські аспекти. Fine Art and Culture Studies, 5, 286–293,  
doi: https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-36

32 КОНЦЕРТ ДМ. БОРТНЯНСЬКОГО В ІНТЕРПРЕТАЦІЇ К. ПІГРОВА: 
ДУХОВНО-СТИЛЬОВІ ТА ВИКОНАВСЬКІ АСПЕКТИ

Статтю присвячено аналітичним узагальненням щодо жанрово-стильових ознак 32 концерту Дм. Бортнян-
ського та їх відтворення в річищі духовно-етичних настанов хорової діяльності К. Пігрова.

Мета роботи – виявлення особливостей інтерпретації 32-го концерту Дм. Бортнянського К. Пігровим в річи-
щі духовних настанов його хорової школи, сформованих на перетині регентської і хормейстерської діяльності 
та їх культово-богослужбових першоджерел.

Методологія роботи спирається на інтонаційну концепцію музики у ракурсі інтонаційно-стилістичного 
аналізу, а також на міждисциплінарний та історико-культурологічний підходи, що дозволяють виявити духо-
вно-смислову та стильову специфіку хорової спадщини Дм. Бортнянського у контексті не лише індивідуального 
авторського стилю композитора, а й еволюційних шляхів української духовної богослужбово-співацької традиції.

Наукова новизна визначена тим, що в ній вперше представлені аналітичні узагальнення щодо поетико-інто-
наційної специфіки 32 концерту Дм. Бортнянського та особливостей його інтерпретації в контексті ключових 
«ангелогласних» настанов хорової діяльності К. Пігрова.

Висновки. Дм. Бортнянський – одна з найяскравіших постатей української культури та музики рубежу 
XVIII–XIX століть, чия творчість формувалася на перетині національних традицій духовного хорового співаць-
кого мистецтва та його релігійних настанов, що генетично сходили до візантійських першоджерел, і творчо-
го засвоєння західноєвропейського музично-історичного досвіду. При цьому такого роду синтезування виявляє, 
водночас, пріоритетну роль для композитора біблійно-патристичного, святоотцівського розуміння сутності 
духовного співу, походження якого пов’язувалося з феноменом ангелогласся та його впливом на релігійну свідо-
мість людини. Сказане співвідносне й з поетико-інтонаційною специфікою 32-го концерту Д. Бортнянського, що 
відрізняється медитативно-молитовним характером, домінуванням повільних темпів та приглушеної динаміки, 
скорегованих зі змістом 38 псалму, зосередженим на вічних питаннях життя та смерті. Зазначені ознаки духо-
вного «прочитання» цього концерту Д. Бортнянського становлять основу і його виконавської версії під орудою 
К. Пігрова – засновника Одеської хорової школи, сформованої на тлі його регентсько-диригентської діяльнос-
ті. Його інтерпретація цього твору, що демонструвала кропітку роботу над чистотою інтонації, ансамблем, 
осмисленням духовної сутності біблійного тексту та його відповідним промовлянням, а також принципове уни-
кання будь яких музично-театральних ефектів, – все це так чи інакше демонструвало не тільки повагу до автор-
ського композиторського тексту, але й шанування української національної духовно-співацької традиції та її 
сакральних настанов.

Ключові слова: хорова творчість Дм. Бортнянського, хоровий концерт, 32 концерт Дм. Бортнянського, хоро-
ва діяльність К. Пігрова, Одеська хорова школа, духовна хорова музика, жанр, стиль.

Halyna SHPAK 
Candidate of Art Studies, Professor, А.V. Nezhdanova Odesa National Academy of Music, 63, Novoselskogo 
St, Odessa, Ukraine, 65023 
ORCID: 0000-0001-8866-3236

To cite this article: Shpak, H. (2025).  32 kontsert Dm. Bortnianskoho v interpretatsii  
K. Pihrova: dukhovno-stylovi ta vykonavski aspekty [32 Dm.  Bortnyansky’s concert interpreted 
by K.  Pigrov: spiritual, style and performance aspects]. Fine Art and Culture Studies, 5, 286–293,  
doi: https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-36



287

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

32 DM. BORTNYANSKY'S CONCERT INTERPRETED BY K. PIGROV:  
SPIRITUAL, STYLE AND PERFORMANCE ASPECTS

The article is devoted to analytical generalizations regarding the genre and style features of Dm. Bortnyansky's 32nd 
concert and their reproduction in the context of the spiritual and ethical guidelines of K. Pigrov's choral activities.

The purpose of the work is to identify the features of the interpretation of the 32nd concert of Dm. Bortnyansky 
by K. Pigrov in the context of the spiritual guidelines of his choral school, formed at the intersection of the regent's 
and choirmaster's activities and their cult and liturgical primary sources.

The methodology of the work is based on the intonation concept of music from the perspective of intonation-stylistic 
analysis, as well as on interdisciplinary and historical-culturological approaches, which allow us to reveal the spiritual, 
semantic and stylistic specificity of the choral heritage of Dm. Bortnyansky in the context of not only the individual 
authorial style of the composer, but also the evolutionary paths of the Ukrainian spiritual liturgical and singing tradition.

The scientific novelty is determined by the fact that it presents for the first time analytical generalizations regarding 
the poetic and intonation specifics of Dm. Bortnyansky's 32nd concert and the features of its interpretation in the context 
of the key "angelic" guidelines of K. Pigrov's choral activity.

Conclusions. Dm. Bortniansky is one of the most prominent figures of Ukrainian culture and music of the turn 
of the 18th – 19th centuries, whose work was formed at the intersection of national traditions of spiritual choral singing 
and its religious guidelines, which genetically went back to Byzantine sources, and the creative assimilation of Western 
European musical and historical experience. At the same time, this kind of synthesis reveals, at the same time, the priority 
role for the composer of the biblical-patristic, patristic understanding of the essence of spiritual singing, the origin 
of which was associated with the phenomenon of angeloglass and its influence on the religious consciousness of man. 
The above is also correlated with the poetic and intonation specificity of the 32nd concert of D. Bortniansky, which is 
distinguished by its meditative and prayerful character, the dominance of slow tempos and muted dynamics, adjusted to 
the content of Psalm 38, focused on the eternal questions of life and death. The above-mentioned features of the spiritual 
“reading” of this concerto by D. Bortniansky also form the basis of its performance version under the direction 
of K. Pigrov, the founder of the Odessa Choral School, formed against the background of his regent-conductor activity. His 
interpretation of this work, which demonstrated painstaking work on the purity of intonation, ensemble, comprehension 
of the spiritual essence of the biblical text and its corresponding pronunciation, as well as the principled avoidance of any 
musical and theatrical effects, all of this somehow demonstrated not only respect for the author’s composer’s text, but also 
veneration of the Ukrainian national spiritual and singing tradition and its sacred guidelines.

Key words: choral work of Dm. Bortnyansky, choral concert, 32nd concert of Dm. Bortnyansky, choral activity 
of K. Pigrov, Odesa Choir School, genre, style.

Актуальність теми. М. Вербицький, високо 
оцінюючи творчий внесок Дм.  Бортнянського 
у розвиток вітчизняної хорової культури, в свій 
час зазначав, що цей автор «є в українців тим, 
ким у Західній Європі є Моцарт і Гайдн» (Кор-
ній, 1998, с. 225). Така висока оцінка генію 
Дм. Бортнянського підтверджується постійною 
актуалізацією його спадщини і у виконавській, 
і у дослідницькій практиці двох останніх сто-
літь. Вона і нині є предметом численних супер-
ечок, диспутів, які в кінцевому підсумку вияв-
ляють духовно-етичну глибину його творчої 
думки, її національних основ, що ґрунтуються 
на тлі високого розуміння сакральної сутності 
музики, зосередженої в тому числі й у жанрі 
хорового концерту. 32-й концерт – один з най-
яскравіших його зразків, що, будучи перетек-
стованим, набув популярності навіть у радян-
ські атеїстичні часи. Його більш ніж очевидна 
духовно-образна та глибинна релігійна сут-
ність сприяла також й формуванню провідних 
настанов Одеської хорової школи, засновником 
якої є К.  Пігров. В його хоровому репертуарі 
саме цей концерт Дм. Бортнянського був серед 

найулюбленіших. Зазначимо, що цих видатних 
митців вітчизняної культури єднає не тільки 
приналежність до її вокально-хорового мисте-
цтва, але й диригентсько-регентська та педаго-
гічна діяльність, орієнтація на духовні наста-
нови українського духовно-богослужбового 
співу, закладені традиціями християнського 
ангелогласся. 

Аналіз досліджень і публікацій. Хорова 
спадщина Дм. Бортнянського вже давно стала 
предметом наукових розвідок в українському 
музикознавстві, знаменуючи собою одну 
з вершин у розвитку духовної хорової музики 
України. Його життя та творчість знайшли 
висвітлення у монографії В.  Іванова (Іванов, 
1980), у провідних положеннях дисертації та 
публікацій О. Іванова (Іванов, 2009, 2013). Сут-
тєва увага приділена цьому автору і у фундамен-
тальному виданні «Історії української музики» 
Л.  Корній (Корній, 1998), а також у моногра-
фії Н.  Герсимової-Персидської, що безпосе-
редньо присвячена історії хорового концерту 
та аналізу його типологічних ознак в музиці 
XVII–XVIII століть (Герасимова-Персидська, 



288

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

1978), в тому числі й у творчості Дм.  Борт-
нянського. Різноманітні аспекти духовно-есте-
тичного та поетико-інтонаційного порядку, 
показові для хорових композицій митця, піді-
ймаються в численних статтях, присвячених 
його спадщині. Так у роботах С.  Людкевича 
(Людкевич, 1999), Л.  Кияновської (Киянов-
ська, 2004) висвітлюється питання щодо наці-
ональних витоків його музики, генетично уко-
ріненій саме в українській духовно-музичній 
традиції. Публікації А.  Єфіменко (Єфіменко, 
2004), В. Бойка (Бойко, 2012), Г. Хмари (Хмара, 
2019), І. Юдкіна-Рипуна (Юдкін-Рипун, 2003), 
Н. Стефіної (Стефіна, 2016) звернені до контак-
тів стилю композитора із західноєвропейською 
музикою його доби та її стильовими ознаками. 
Цікавою вважаємо й наукову розвідку М. Нова-
кович (Новакович, 2017), в якій проаналізовано 
провідні чинники щодо відродження творчості 
Дм. Бортнянського в Галицькій духовній музиці 
XIX століття, де вона репрезентована на рівні 
«винайденої традиції», що стала еталонним 
взірцем обиходно-співацької практики та піз-
ніше визначила провідні риси багатьох хорових 
шкіл України, в тому числі й Одеської. Її духо-
вні аспекти та їх інтонаційне втілення складає 
предмет дослідницької уваги статей Т. Кірєєвої 
(Кірєєва, 2012), М.-Х.  Кузьми (Кузьма, 2018), 
в той час як у дослідженні Ю. Воскобойнікової 
(Воскобойнікова, 2015) підіймається питання 
щодо особливостей інтерпретації духовної 
хорової спадщини Дм.  Бортнянського. Разом 
з тим, при наявності численних ґрунтовних 
матеріалів щодо духовних хорових творів 
митця, подальшого дослідження потребує їх 
стильова специфіка та особливості інтерпрета-
ції, що генетично сходять до традицій ангело-
гласного співу. Їх настанови, відтворені і у хоро-
вій музиці Дм. Бортнянського, визначали також 
провідні духовно-етичні та методичні прин-
ципи роботи з хором багатьох хормейстерів 
та регентів України, в тому числі й К. Пігрова, 
що вважається фундатором Одеської хорової 
школи, великим знавцем та інтерпретатором 
творів Дм. Бортнянського у храмовій та поза-
храмовій практиці. 

Враховуючи особливо шанобливе ставлення 
К.  Пігрова до спадщини Дм.  Ботнянського, 
в тому числі до його 32-го концерту, в якому для 
видатного одеського хормейстера-регента було 
поєднано і його особисті релігійні почуття, 

і усвідомлення глибинних духовно-етичних 
та архетипових чинників української культури 
в цілому, мету представленої статті позна-
чимо як виявлення особливостей інтерпретації 
32-го концерту Дм. Бортнянського К.  Пігро-
вим в річищі духовних настанов його хорової 
школи, сформованих на перетині регентської 
і хормейстерської діяльності та їх культово-
богослужбових першоджерел.

Виклад основного матеріалу. Дм. Борт-
нянський є унікальною постаттю української 
музичної культури XVIII століття, відзначеною 
творчим універсалізмом ренесансного типу. 
Він – видатний композитор, в творчості якого 
представлено практично всі відомі жанри його 
часу; талановитий хормейстер-регент і педагог, 
що протягом багатьох років утримував високий 
професійний рівень у виконавській практиці 
Петербурзької придворної співацької капели, 
яка регулярно поповнювалася саме україн-
ськими музикантами-виконавцями; широко 
відомий знавець та поціновувач живопису, 
що мав дружні стосунки з багатьма митцями 
свого часу (І.  Мартос, О.  Захаров, О.  Вороні-
хін та ін.). Його неймовірно багата в жанро-
вому відношенні спадщина увібрала в себе усе 
різнобарв’я стильових спрямувань європей-
ської культури XVIII – початку XIX століть – 
класицизму, бароко, сентименталізму. Сказане 
обумовлено не тільки обставинами його біогра-
фії, але й ключовими рисами української куль-
тури в цілому, що протягом всіх етапів свого 
існування та розвитку прагнула до творчого 
засвоєння сукупного європейського мистець-
кого досвіду. 

Проте ключовою сферою творчої, дири-
гентсько-виконавської діяльності Дм. Бортнян-
ського вважаємо перш за все її духовно-хорову 
складову, найбільш повно репрезентовану 
в жанрі хорового концерту, що став своєрідним 
символом української духовно-співацької куль-
тури в її історичному розвитку. Водночас, саме 
цей жанр виявив також ознаки контактності 
з європейською бароковою та класицистичною 
музикою XVII–XVIII століть, репрезентуючи 
таким чином оригінальний симбіоз «націо-
нального» та «інонаціонального», реалізований 
у творчості Дм. Бортнянського.

Більшість дослідників спадщини компо-
зитора акцентують увагу на її класицистич-
них чинниках, очевидних і у ясності його 



289

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

ладо-гармонічної мови, і у структурній чіткості 
його композиційних побудов, і у загальній гар-
монійності-врівноваженості як показових якос-
тях емоційного тонусу його творів, що засвід-
чують високе почуття міри цього митця. Проте 
Дм. Бортнянський успадкував в своїх компози-
ціях не тільки зазначені раціоналістичні риси 
класицизму, але й його духовно-релігійний 
підтекст. На думку Шан Юна, «ідея жертов-
ності, героїчного служіння високим ідеалам, 
що складалася насамперед на базі християн-
ської культурно-історичної традиції, багато 
в чому визначає глибинний духовно-етичний 
підтекст мистецтва класицизму так само, як 
і всієї епохи в цілому. Притаманне йому тяжіння 
до канонічності і жанрово-стильової стабіль-
ності призводить С.  Даніеля до парадоксаль-
ного, на перший погляд, висновку про паралелі 
між класицизмом і культурою середньовіччя. 
“Специфіка класицизму полягає в тому, що 
він став новою версією канонічного мистецтва 
після великого перевороту, вчиненого в добу 
Ренесансу і, таким чином, входив у певне про-
тиріччя з духом культури, плодами якої сам 
живився”» (Шан Юн, 2021, с. 39–40). 

Тяжіння класицизму до канонічності позна-
чилося, на наш погляд, і на провідній ролі 
Дм.  Бортнянського у становленні православ-
ного церковно-співацького обиходу Нового часу. 
Як зазначає Ю. Воскобойнікова, «саме Д. Борт-
нянський, діяльність якого часто розглядається 
лише у контексті композиторської творчості 
в жанрі духовного хорового концерту, система-
тизував і гармонізував той церковно-співацький 
вжиток, яким ми користуємося і понині; той 
самий скромний вжиток, який не передбачає 
яскравих нюансів, особливих штрихів, гармо-
ній тощо. Звісно, духовний концерт – це жанр 
парадний, презентаційний, проте очевидно, що 
Д.  Бортнянський добре розумів потреби бого-
служіння і не писав творів, які б суттєво “випа-
дали” з богослужбового контексту» (Воскобой-
нікова, 2015, с. 48).

Такого роду відношення до культових наста-
нов богослужбового співу багато в чому також 
корегувалося й зростаючим інтересом компози-
тора до знаменних розспівів аж до намірів реа-
лізації проекту про їх друкування та видання 
(див. про це детальніше: Іванов, 2013). Відомим 
є також факт їх використання (у скороченому та 
гармонізованому варіанті) в багатьох духовних 

композиціях Дм.  Бортнянського. Їх інтона-
ційний лад так чи інакше визначав і поетику 
його духовних хорових концертів, пов’язану 
з псалмовими текстами та їх глибинним духо-
вним контекстом. Показовою є в цьому плані 
й реакція слухачів, що завжди підкреслювали 
не тільки інтонаційно-структурну досконалість 
його творів, але перш за все їх релігійний тонус. 
Квінтесенція подібного сприйняття духовної 
хорової музики Дм. Бортнянського зосереджена 
в словах Г.  Берліоза: «У цій гармонічній тка-
нині чулися такі переплетіння голосів, які уяв-
лялися чимось неймовірним <…> здавалося, це 
хор ангелів, що підіймається від землі до небес 
і зникає поступово в повітряних емпіреях (кур-
сив наш – Г.  Ш.). В цих творах проявляється 
справжнє релігійне почуття, а нерідко і той сво-
єрідний, ніби містичний настрій, під впливом 
якого слухач поринає в споглядання, сповнене 
проникливого екстазу» (Корній, 1998, с. 253).

У цих словах, на наш погляд, зосереджена 
та висока і прониклива характеристика музики 
Дм.  Бортнянського, що може бути співвіднос-
ною саме з першоджерелом духовного співу 
як такого, зосередженого у ангелоглассі. Його 
більш ранні форми частіше всього асоціюва-
лися з монодією або з візантійською храмовою 
співочою практикою. В межах бароково-кла-
сицистської музичної культури Дм.  Бортнян-
ський фактично створює нову багатоголосну 
«модель» ангелогласся, що органічно єднає 
в собі прадавні традиції українського духо-
вного співу, українську пісенність, а також 
духовно-виразний світ музичної риторики цієї 
доби. Водночас, його духовна музика є вті-
ленням типової для класицизму ідеї Гармонії, 
Порядку, що сходили до сакральних настанов 
християнського світобачення.

Сама історія «буття» духовної хорової музики 
Дм. Бортнянського засвідчила її «канонічність» 
та високий духовно-молитовний тонус, що най-
більш яскраво проявилося вже у XIX столітті 
у середовищі представників Галицької духовно-
музичної традиції. При цьому спадщина компо-
зитора розглядається як «винайдена традиція», 
що набула статусу зразка богослужбово-співаць-
кої традиції. Як зазначає М. Новакович, «вихід-
ною точкою у процесі конструювання україн-
ської ідентичності в музичній культурі Галичини 
стали реформи у царині церковної музики. 
Ці міркування піддаються переконливому 



290

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

обґрунтуванню, якщо за основу взяти певну 
мотиваційну структуру, якою є канон. Йдеться 
насамперед про галицький культурний канон 
першої половини ХІХ ст., який наприкінці 
20-х років сформувався саме у сфері музики 
культового призначення. Природа цього канону 
моноцентрична, оскільки його стрижнем, цен-
тральною фігурою став наддніпрянський укра-
їнець, хоч і частково західноукраїнець за своїм 
етнічним походженням, композитор Дмитро 
Бортнянський» (Новакович, 2017, с. 20). Такого 
роду інтерес до поетико-інтонаційних особли-
востей духовних творів композитора не обмеж-
увався музично-естетичними вподобаннями 
галицького духовенства, але й з часом набув 
значення офіційної позиції церковних влад. Як 
зазначає В. Бойко, «стиль усіх наступних [тобто 
XIX–XX століть] літургічних піснеспівів, ухва-
лених Св. Синодом, так чи інакше був орієнто-
ваний на музичний стиль Д. С. Бортнянського» 
(Бойко, 2012, с. 264).

Зазначимо, що провідні риси «канону» 
Дм.  Бортнянського позначилися не тільки на 
його богослужбових композиціях, але й на інто-
наційно-стильовій специфіці його духовних 
хорових концертів. Їх численні зразки («Гім-
нічні», «подячні», «повчальні», «благальні», за 
класифікацією Л. Корній) є яскравим втіленням 
ідей Гармонії, Краси та їх сакральної ґенези. 
Або через суворість та строгість гармонічних 
вертикалей, або через майстерне відтворення 
різноманітних форм поліфонічної техніки 
(від поліфонії строгого стилю аж до фугова-
них побудов), або через респонсорно-анти-
фонне співставлення хорових мас, – саме так  
Дм. Бортнянський втілював своє розуміння анге-
логласся у відображенні Слова та Духу молитви.

32-й концерт Дм.  Бортнянського відносять 
до творів скорботно-благального характеру, 
зосереджених на бінарній опозиції «життя – 
смерть». Сказане й обумовлює його молитовно-
медитативний тонус. На відміну від інших кон-
цертів, де композитор звертається до темпових 
протиставлень у складових циклу, в даному творі 
фігурують виключно повільні темпи – «Спо-
кійно», «Дуже повільно», «Повільно». Навіть 
фінальна фугована частина концерту, що тра-
диційно характеризується активним вольовим 
характером, відзначена в даному разі ремар-
кою «Не швидко». Споглядальний характер 
твору доповнює й відповідна динаміка, в якій 

практично відсутні потужні протиставлення 
звукових мас, типові для поетики концерту. 

Зазначені риси 32-го концерту Дм. Бортнян-
ського отримали неповторне звучання в інтер-
претації К.  Пігрова, який сумлінно додержу-
вався у виконанні цього твору всіх авторських 
ремарок, доповнених власним кордоцентрич-
ним відчуттям духовного змісту 38 псалму. 
Для його виконавської версії показовим є перш 
за все акцентування на повільних темпах при 
одночасному збереженні спрямованого розви-
тку мелодичних побудов твору. Сучасники та 
учні К. Пігрова, що були свідками його роботи 
над партитурою цього концерту, неодноразово 
зазначали його неймовірно ретельний підхід 
до вибудовування фразування та тонкого нюан-
сування в межах численних градацій від pp до 
mp. Водночас, при такій мінімальній динаміці 
звучання хору під орудою К.  Пігрова завжди 
відзначалося неймовірно чітким промовлянням 
тексту, що власне складає одну з показових рис 
саме богослужбово-співацької традиції з домі-
нантною роллю в ній Слова. 

Аналізований концерт Дм.  Бортнянського 
рясніє численними прикладами викорис-
тання музичної риторики, акцентування якої 
у виконавських версіях інших хормейстерів 
набуває пафосно-театралізованого характеру. 
К. Пігров у своїй інтерпретації всіляко уникав 
такого роду афектацій, залишаючись фактично 
в межах духовної виразності церковно-співаць-
кого обиходу з показовим для нього почуттям 
міри та стриманості при одночасній внутріш-
ній духовній наповненості. Сказане стосується 
і типових для хорового концерту протиставлень 
solo та tutti. Обмежені мінімалізованою дина-
мікою, у виконавській версії К.  Пігрова вони 
засвідчують скоріше темброве різнобарв’я 
твору, а також показову для духовно-співаць-
кої практики тотожність «я – ми». Такого роду 
підхід до відтворення принципу концерту-
вання доповнювався також ретельною роботою 
К. Пігрова над ансамблем та вибудовуванням-
«відчуттям» буквально кожної акордової верти-
калі, а у фінальній частині – імітаційних полі-
фонічних вступів, співвідносних не стільки 
з мистецтвом фуги Нового часу, скільки з духо-
вно-інтонаційними настановами ренесансної 
поліфонії строго стилю.

Висновки. Дм. Бортнянський – одна з най-
яскравіших постатей української культури та 



291

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

музики рубежу XVIII–XIX століть, чия твор-
чість формувалася на перетині національних 
традицій духовного хорового співацького мис-
тецтва та його релігійних настанов, що гене-
тично сходили до візантійських першоджерел, 
і творчого засвоєння західноєвропейського 
музично-історичного досвіду. При цьому 
такого роду синтезування виявляє, водночас, 
пріоритетну роль для композитора біблійно-
патристичного, святоотцівського розуміння 
сутності духовного співу, походження якого 
пов’язувалося з феноменом ангелогласся та 
його впливом на релігійну свідомість людини. 
Сказане співвідносне й з поетико-інтонацій-
ною специфікою 32-го концерту Д. Бортнян-
ського, що відрізняється медитативно-моли-
товним характером, домінуванням повільних 
темпів та приглушеної динаміки, скорегованих 

зі змістом 38 псалму, зосередженим на вічних 
питаннях життя та смерті. Зазначені ознаки 
духовного «прочитання» цього концерту 
Д. Бортнянського становлять основу і його 
виконавської версії під орудою К. Пігрова – 
засновника Одеської хорової школи, сформо-
ваної на тлі його регентсько-диригентської 
діяльності. Його інтерпретація цього твору, що 
демонструвала кропітку роботу над чистотою 
інтонації, ансамблем, осмисленням духовної 
сутності біблійного тексту та його відповідним 
промовлянням, а також принципове уникання 
будь яких музично-театральних ефектів, – все 
це так чи інакше демонструвало не тільки 
повагу до авторського композиторського тек-
сту, але й шанування української національної 
духовно-співацької традиції та її сакральних 
настанов.  

ЛІТЕРАТУРА:
1.	 Бойко В. Г. Особливості творчості Д. С. Бортнянського у віддзеркаленні західноєвропейських традицій  

2-ї половини XVII – XVIII ст. Культура України. 2012. Вип. 37. С. 263–272.
2.	 Воскобойнікова Ю. В. Інтерпретація творів Д. Бортнянського: тембровий аспект. Вісник КНУКіМ. Серія 

«Мистецтвознавство». 2015. Вип. 33. С. 46–51.
3.	 Герасимова-Персидська Н. Хоровий концерт на Україні в XVII–XVIII ст. Київ: Музична Україна, 1978. 181 с.
4.	 Єфименко  А. Вольфганг Амадей Моцарт та Дмитро Бортнянський: художньо-філософські та стильові 

паралелі. Записки Наукового товариства імені Тараса Шевченка. 2004. № 247. С. 185–198. 
5.	 Іванов В. Дмитро Бортнянський. Київ: Музична Україна, 1980. 144 с.
6.	 Іванов О. В. Історизм православної церковності в творчих здобутках Дмитра Бортнянського: автореф. дис. 

… канд. мистецтвознавства: 17.00.03 – Музичне мистецтво / Одеська державна музична академія ім. А. В. Нежда-
нової. Одеса, 2009. 20 c.

7.	 Іванов О. Історія виникнення «Проекту» Д. С. Бортнянського та наукові дискусії щодо його авторства. 
Музичне мистецтво і культура. 2013. Вип. 17. С. 9–18.

8.	 Кияновська Л. Феномен Дмитра Бортнянського в контексті української і російської музичної культури. 
Записки Наукового товариства імені Шевченка. Т. ССXLVII. Праці музикознавчої комісії. Львів, 2004. С. 180–184.

9.	  Кірєєва Т., Кірєєва О., Кірєєва В. Духовна музика Нового часу і символістичні цінності Д. Бортнянського. 
Наука. Релігія. Суспільство. 2012. № 3. C. 56–62.

10.	 Корній Л. Історія української музики. Частина друга (друга половина XVIII ст.). Київ – Харків – Нью-Йорк: 
Видавництво М. П. Коць, 1998. 388 с.

11.	  Кузьма М.-Х. Автентичний голос Дмитра Бортнянського: музичний звук і теологічне значення у його 
духовних хорових концертах. Часопис Національної музичної академії України імені П. І. Чайковського: науковий 
журнал. Київ, 2018. № 4. С. 48–63.

12.	Людкевич С. Дослідження. Статті. Рецензії. Виступи. Львів: Дивосвіт, 1999. 496 с.
13.	 Новакович М. Дмитро Бортнянський як «винайдена традиція» галицької музичної культури ХІХ століття. 

Наукові збірки Львівської національної музичної академії імені М. В. Лисенка. Музикознавчий універсум : зб. ст. 
Львів, 2017. Вип. 41. С. 19–31.

14.	 Стефіна Н. В. Теоретичні аспекти дослідження творчої спадщини Д. С. Бортнянського. Вісник Глухівського 
національного педагогічного університету імені Олександра Довженка. Сер.: Педагогічні науки: збірник наукових 
праць. Глухів, 2016. Вип. 31. С. 234–238.

15.	 Хіврич Л. М. Фугатні форми в хорових концертах Д. Бортнянського. Українське музикознавство. Київ, 
1971. Вип. 6. С. 201–215.

16.	 Хмара Г. М. Роль італійського періоду у формуванні композиторського стилю Дмитра Бортнянського (на 
прикладі камерно-інструментальних творів). Часопис Національної музичної академії України імені П. І. Чайков-
ського: науковий журнал. Київ, 2019. № 4. С. 45–55.



292

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

17.	Шан Юн. Містеріальні аспекти «великої» французької опери та їх відтворення у творчості Дж. Меєрбера 
та Ж. Ф. Галеві: дис. … канд. мистецтвознавства: 17.00.03 – Музичне мистецтво / Одеська національна музична 
академія імені А. В. Нежданової. Одеса, 2021. 211 с.

18.	  Юдкін-Ріпун І. Бортнянський як представник стилю перехідної епохи. Науковий вісник Національної 
музичної академії України імені П. І. Чайковського. Вип. 24: Старовинна музика: сучасний погляд. Кн. 1. Київ, 
2003. С. 76–85.

REFERENCES:
1.	 Boyko, V. H. (2012). Osoblyvosti tvorchosti D. S. Bortnyansʹkoho u viddzerkalenni zakhidnoyevropeysʹkykh 

tradytsiy 2-yi polovyny XVII – XVIII st. [Peculiarities of D. S. Bortnyansky's work in reflecting Western European tradi-
tions of the 2nd half of the 17th – 18th centuries]. Kulʹtura Ukrayiny. 37, 263–272 [in Ukrainian].

2.	 Voskoboynikova, YU. V. (2015). Interpretatsiya tvoriv D. Bortnyansʹkoho: tembrovyy aspect [Interpretation of  
D. Bortnyansky's works: timbre aspect]. Visnyk KNUKiM. Seriya «Mystetstvoznavstvo». 33, 46–51 [in Ukrainian].

3.	 Herasymova-Persydsʹka, N. (1978). Khorovyy kontsert na Ukrayini v XVII–XVIII st. [Choral concert in Ukraine 
in the 17th–18th centuries]. Kyyiv: Muzychna Ukrayina [in Ukrainian].

4.	 Yefymenko, A. (2004). Volʹfhanh Amadey Motsart ta Dmytro Bortnyansʹkyy: khudozhnʹo-filosofsʹki ta stylʹovi 
paraleli [Wolfgang Amadeus Mozart and Dmytro Bortnyansky: artistic, philosophical and stylistic parallels]. Zapysky 
Naukovoho tovarystva imeni Tarasa Shevchenka. 247, 185–198 [in Ukrainian].

5.	 Ivanov, V. (1980). Dmytro Bortnyansʹkyy [Dmitry Bortnyansky]. Kyyiv: Muzychna Ukrayina [in Ukrainian].
6.	 Ivanov, O. V. (2009). Istoryzm pravoslavnoyi tserkovnosti v tvorchykh zdobutkakh Dmytra Bortnyansʹkoho [His-

toricism of Orthodox Churchhood in the Creative Achievements of Dmitry Bortnyansky]. Extended abstract of candi-
date’s thesis. Odesa: Odesa State Academy of Music named after A. V. Nezhdanova [in Ukrainian].

7.	 Ivanov, O. (2013). Istoriya vynyknennya «Proektu» D. S. Bortnyansʹkoho ta naukovi dyskusiyi shchodo yoho 
avtorstva [The history of the emergence of D. S. Bortnyansky's "Project" and scientific discussions regarding its author-
ship]. Muzychne mystetstvo i kulʹtura. 17, 9–18 [in Ukrainian].

8.	 Kyyanovsʹka, L. (2004). Fenomen Dmytra Bortnyansʹkoho v konteksti ukrayinsʹkoyi i rosiysʹkoyi muzychnoyi 
kulʹtury [The phenomenon of Dmitry Bortnyansky in the context of Ukrainian and Russian musical culture]. Zapysky 
Naukovoho tovarystva imeni Shevchenka. Pratsi muzykoznavchoyi komisiyi. Lʹviv. SSXLVII, 180–184 [in Ukrainian].

9.	 Kiryeyeva, T., Kiryeyeva, O., Kiryeyeva, V. (2012). Dukhovna muzyka Novoho chasu i symvolistychni tsinnosti  
D. Bortnyansʹkoho [Spiritual music of the New Age and symbolic values ​​of D. Bortnyansky]. Nauka. Relihiya. Suspilʹstvo. 
3, 56–62 [in Ukrainian].

10.	 Korniy, L. (1998). Istoriya ukrayinsʹkoyi muzyky. Chastyna druha (druha polovyna XVIII st.) [History of Ukrai-
nian Music. Part Two (Second Half of the 18th Century)]. Kyyiv – Kharkiv – New-York: Vydavnytstvo M. P. Kotsʹ 
[in Ukrainian].

11.	 Kuzʹma, M.-KH. (2018). Avtentychnyy holos Dmytra Bortnyansʹkoho: muzychnyy zvuk i teolohichne znachen-
nya u yoho dukhovnykh khorovykh kontsertakh [The authentic voice of Dmytro Bortnyansky: musical sound and 
theological meaning in his spiritual choral concerts]. Chasopys Natsionalʹnoyi muzychnoyi akademiyi Ukrayiny imeni 
P. I. Chaykovsʹkoho: naukovyy zhurnal. 4, 48–63 [in Ukrainian].

12.	 Lyudkevych, S. (1999). Doslidzhennya. Statti. Retsenziyi. Vystupy [Research. Articles. Reviews. Speeches]. Lviv: 
Dyvosvit [in Ukrainian].

13.	 Novakovych, M. (2017). Dmytro Bortnyansʹkyy yak «vynaydena tradytsiya» halytsʹkoyi muzychnoyi kulʹtury 
XIX stolittya [Dmytro Bortnyansky as an "invented tradition" of Galician musical culture of the 19th century]. Naukovi 
zbirky Lʹvivsʹkoyi natsionalʹnoyi muzychnoyi akademiyi imeni M. V. Lysenka. Muzykoznavchyy universum: zb. st. 41, 
19–31 [in Ukrainian].

14.	 Stefina, N. V. (2016). Teoretychni aspekty doslidzhennya tvorchoyi spadshchyny D. S. Bortnyansʹkoho [Theo-
retical aspects of the study of the creative heritage of D. S. Bortnyansky]. Visnyk Hlukhivsʹkoho natsionalʹnoho pedaho-
hichnoho universytetu imeni Oleksandra Dovzhenka. Ser.: Pedahohichni nauky: zbirnyk naukovykh pratsʹ. 31, 234–238 
[in Ukrainian].

15.	 Khivrych, L. M. (1971). Fuhatni formy v khorovykh kontsertakh D. Bortnyansʹkoho [Fugue forms in D. Bortnian-
sky's choral concertos]. Ukrayinsʹke muzykoznavstvo. 6, 201–215 [in Ukrainian].

16.	 Khmara, H. M. (2019). Rolʹ italiysʹkoho periodu u formuvanni kompozytorsʹkoho stylyu Dmytra Bortnyansʹkoho 
(na prykladi kamerno-instrumentalʹnykh tvoriv) [The role of the Italian period in the formation of Dmitry Bortnyansky's 
compositional style (using the example of chamber and instrumental works)]. Chasopys Natsionalʹnoyi muzychnoyi aka-
demiyi Ukrayiny imeni P. I. Chaykovsʹkoho: naukovyy zhurnal. 4, 45–55 [in Ukrainian].

17.	  Shan, Yun (2021). Misterialʹni aspekty «velykoyi» frantsuzʹkoyi opery ta yikh vidtvorennya u tvorchosti  
Dzh. Meyerbera ta ZH. F. Halevi [Mysterious aspects of "great" French opera and their reproduction in the works  



293

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

of J. Meyerbeer and J. F. Halévy]. Extended abstract of candidate’s thesis. Odesa: Odesa National Academy of Music 
named after A. V. Nezhdanova [in Ukrainian].

18.	Yudkin-Ripun, I. (2003). Bortnyansʹkyy yak predstavnyk stylyu perekhidnoyi epokhy [Bortnyansky as a rep-
resentative of the transitional era style]. Naukovyy visnyk Natsionalʹnoyi muzychnoyi akademiyi Ukrayiny imeni  
P. I. Chaykovsʹkoho. 24, 76–85 [in Ukrainian].

Дата першого надходження рукопису до видання: 29.10.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 27.11.2025
Дата публікації: 30.12.2025


