
392

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

УДК 78.03+784.4+781.68 
DOI https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-50

Альфред МАЗУР 
кандидат педагогічних наук, доцент, доцент кафедри теоретичної та прикладної культурології, 
Одеська національна музична академія імені А. В. Нежданової, вул. Новосельського, 63, м. Одеса, 
Україна, 65023
ORCID: 0000-0002-1572-4234

Бібліографічний опис статті: Мазур, А. (2025). Триєдина нота серця: шлях 
Трійстри в український звуковий світ. Fine Art and Culture Studies, 5, 392–400,  
doi: https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-50

ТРИЄДИНА НОТА СЕРЦЯ:  
ШЛЯХ ТРІЙСТРИ В УКРАЇНСЬКИЙ ЗВУКОВИЙ СВІТ

Мета роботи. Дослідження спрямоване на теоретичне й культурологічне обґрунтування заміни існуючого 
терміна «балалайка» на новий, що відображає український музичний менталітет і є назвою триструнного щип-
кового інструмента «Трійстра» як художньої, естетичної та психоакустичної альтернативи інструментам 
східного походження з усталеними семантичними навантаженнями, що неприйнятне у сучасній Україні. Метою 
є визначення його місця в українському звуковому просторі, простеження історико-культурних та ментальних 
передумов, а також розкриття трепетно-ліричної природи звучання, що відповідає українській інтонаційній 
традиції.

Методологія. Робота ґрунтується на міждисциплінарному підході: аналізі наукових джерел з музикознав-
ства, етномузикології, психології музичного сприйняття, культурології та семіотики; компаративному вивченні 
щипкових інструментів; інтонаційному та тембровому аналізі виконання; зіставленні частотних характерис-
тик щипка із психофізіологічними ритмами людини. Використано принципи герменевтики та емоційно-інтона-
ційної концепції музики.

Наукова новизна. Уперше запропоновано цілісну концепцію інструмента «Трійстра» як української форми 
триструнної традиції, що інтегрує символіку трійці, архетип троїстої музики, ліричну камерність та психо-
акустичні параметри м’якого трепету звуку. Розкрито ідею інструмента як носія культурної ідентичності, 
здатного замінити неприйнятну імперську семантику і створити нову естетичну норму.

Висновки. «Трійстра» постає як закономірне продовження української інтонаційної лінії, де домінують 
м’якість, трепіт, внутрішня пульсація та камерний характер звучання. Інструмент відкриває можливість фор-
мування власної сучасної щипкової традиції, укоріненої у менталітет, національну чуттєвість і ліричний звуко-
вий образ України. Робота окреслює перспективи його застосування в освітній, сценічній та творчій практиці.

Ключові слова: Трійстра, українська інтонаційність, трепіт звуку, щипкові інструменти, культурна іден-
тичність.

Alfred MAZUR 
PhD in Pedagogy, Associate Professor, Associate Professor at the Department of Theoretical and Applied 
Cultural Studies, Odesa National A. V. Nezhdanova Academy of Music, 63 Novoselskogo St, Odessa,  
Ukraine, 65023
ORCID: 0000-0002-1572-4234

To cite this article: Mazur, A. (2025). Tryiedyna nota sertsia: shliakh Triistry v ukrainskyi zvukovyi 
svit [The triune note of the heart: Triistra’s path into the Ukrainian sound world]. Fine Art and Culture 
Studies, 5, 392–400, doi: https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-50

THE TRIUNE NOTE OF THE HEART: TRIISTRA’S PATH INTO  
THE UKRAINIAN SOUND WORLD

Purpose of the study. The research aims to provide a theoretical and cultural justification for replacing the existing 
term «balalaika» with a new designation that reflects the Ukrainian musical mentality and serves as the name of a three-
string plucked instrument – the Triistra. This new term is proposed as an artistic, aesthetic, and psychoacoustic alternative 
to instruments of Eastern origin that carry entrenched semantic connotations, which are unacceptable in contemporary 



393

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

Ukraine. The study seeks to determine the place of the Triistra within the Ukrainian sonic space, to trace the historical, 
cultural, and mental prerequisites for its emergence, and to reveal the tremulous and lyrical nature of its sound, which 
corresponds to the Ukrainian intonational tradition.

Methodology. The work applies an interdisciplinary approach combining musicological and ethnomusicological 
analysis, studies in musical perception psychology and cultural semiotics, comparative examination of plucked 
instruments, timbral-intonational analysis, and correlation of plucking frequencies with human psychophysiological 
rhythms. Hermeneutic methods and the emotional-intonational theory of music are employed.

Scientific novelty. For the first time, a comprehensive concept of “Triystra” is proposed as a Ukrainian form 
of the three-string tradition, integrating the symbolism of triad, the archetype of “troista muzyka,” lyrical intimacy, 
and psychoacoustic features of soft tremor. The instrument is presented as a medium of cultural identity capable of replacing 
imperial semantics and establishing a new aesthetic standard.

Conclusions. “Triystra” emerges as a natural continuation of the Ukrainian intonational worldview, characterized by 
softness, inner pulsation, subtle vibrancy and chamber expression. It enables the formation of a contemporary Ukrainian 
plucked-instrument tradition rooted in national sensitivity and lyrical sound aesthetics. The study outlines prospects for 
its educational, performance and creative application.

Key words: Triystra, Ukrainian intonational tradition, sound tremor, plucked instruments, cultural identity.

Актуальність. Аналіз присутності в укра-
їнській музичній культурі ідеологічно чужого 
Україні інструмента – балалайки – зумовлює 
потребу формування власного, національно 
окресленого звукового простору. Подолання 
тривалого впливу зовнішньої ідеології перед-
бачає переосмислення ролі цього інструмента, 
який нерідко використовувався як засіб куль-
турного тиску. Осмислення проблеми крізь 
творчий досвід митця відкриває можливість 
повернення автентичних смислів та зміцнення 
української культурної ідентичності. У цьому 
контексті логічною постає поява інструмента 
з українськими звуковими акцентами – три-
струнного, з трикутним корпусом і відповідною 
репертуарною орієнтацією, для якого доціль-
ною є назва Трійстра.

Огляд літератури. Українська музикознавча 
традиція упродовж багатьох десятиліть тримає 
в центрі уваги явище ліричності та пісенності 
як фундаментального шару національної куль-
тури. У дослідженнях про народнопісенну 
образність та її стилістичні прояви послідовно 
розвивається думка про особливу «співочу 
ментальність» українців (Сердюк, 2008; Сто-
рожук, 2012), у якій провідне місце займає 
м’який звуковий жест, природний до співу і до 
камерного прояву емоцій. Українська пісня не 
тяжіє до агресивної атаки чи демонстративної 
сили, а, навпаки, зорієнтована на нюансування 
й внутрішню теплоту – цей принцип часто під-
креслюється у працях, що описують народну 
музичну творчість (Соколова, 2019). У куль-
турологічних узагальненнях також простежу-
ється увага до фактурної мінімалістичності 
українського звучання, де невелика кількість 
елементів створює цілісний емоційний образ 

(Українська музика, 2019). Це важливо для 
нашої теми, адже така естетика логічно поєд-
нується з ідеєю інструментів, чий тембр форму-
ється через м’який щипок і внутрішній трепіт.

Питання щипкових інструментів розкрива-
ється у дослідженнях про український музич-
ний інструментарій (Буць, 2007; Кучерук, 1997). 
У цих працях наголошено на тому, що щипко-
вість є однією з найдавніших форм музичної 
артикуляції, а простота конструкції – невелика 
кількість струн, легкий корпус, відкрита дека – 
формує особливу теплоту тембру. У текстах, 
присвячених бандурі, кобзі та спорідненим 
інструментам, а також у компаративних робо-
тах щодо різновидів народних інструментів 
(Українські народні музичні інструменти, 1995; 
Павловська-Єжова, 2019), простежується думка 
про природну м’якість українського щипкового 
звуку. У матеріалах про музичні інструменти 
з музейних колекцій підкреслено значення три-
кутності корпусу як архетипового принципу 
традиційного інструментобудування (Ішрамко, 
2016; Зінків І, 2024), що надає інтонаційному 
жесту делікатності та прозорості. Це створює 
реальне підґрунтя для розуміння того, що три-
струнні щипкові інструменти органічно впису-
ються в українську звукову традицію.

У дослідженнях українського менталітету, 
представлених працями з історії музики та 
культурологічних оглядів (Крусь, 1997; Ідеальні 
першооснови, 2023), визначено кілька рис, які 
мають безпосередній вплив на інтонаційний 
стиль української музики: схильність до вну-
трішньої рефлексії, образність мислення, м’яка 
емоційність та уникання надмірної зовнішньої 
експресії. Ці риси відбиваються у жанрових 
уподобаннях і формуванні тембрової палітри. 



394

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

У контексті статті це особливо важливо, адже 
м’який щипок, трепіт звуку й камерність вико-
нання мають природну психологічну основу.

Джерела з історії культури та музичного 
інструментарію наголошують на закономірній 
образності українських номінацій – «кобза», 
«бандура», «торбан», «трембіта» – кожна з яких 
несе семантику форми, функції та символу 
(Кучерук, 1997; Уманець, 2003). В українській 
традиції назва нерідко продовжує смисловий 
шар звуку, що створює можливість органіч-
ної появи нових найменувань, ґрунтованих на 
архаїчних принципах. У такому контексті ім’я 
«Трійстра» цілком відповідає логіці української 
сакральної та музичної тріади – числової, кон-
структивної й символічної.

Огляд літератури засвідчує: українська 
музична традиція, психологічні особливості 
ментальності та історія національних інстру-
ментів формують широкий контекст для появи 
інструмента, що поєднує м’якість, трепетність, 
камерність і символіку трійці. Література не 
пропонує готового аналога, що відкриває мож-
ливість для впровадження «Трійстри» як нового 
українського звукового образу.

Мета дослідження. Виявити теоретичні та 
культурологічні засади обґрунтування заміни 
терміна «балалайка» на нову назву «Трійстра» 
як інструмента, що репрезентує українську 
звукову традицію та позбавлений ідеологічних 
нашарувань, пов’язаних із інструментами схід-
ного походження.

Завдання дослідження: визначити місце 
інструмента Трійстри в українському звуко-
вому просторі; простежити історико-культурні 
й ментальні передумови формування потреби 
в національно орієнтованій назві та моделі три-
струнного щипкового інструмента; охарактери-
зувати інтонаційно-ліричні та психоакустичні 
особливості звучання Трийстри, зіставивши 
їх із українською музичною інтонаційною 
традицією.

Основний текст. Український лірич-
ний голос починається не з самого звучання, 
а з тиші, яка є перед звучанням та лишається 
після звуку, що втратив свою силу. Саме так ми 
сьогодні дивимос з національнї точки зору на 
балалайку – інструмент, який упродовж десяти-
літь був знаряддям чужої естетики, чужої екс-
пансії, чужої культурної логіки. Він настільки 
глибоко прив’язаний до своїх ідеологічних 

нашарувань, що його первісна, можливо колись 
щира природа давно стала непрозорою. Інстру-
мент перетворився на символ, символ – на 
кліше, а кліше – на порожній знак, що вже не 
здатен викликати живе співпереживання.

Проте жоден музичний інструмент за своєю 
суттю не буває винним або невинним. Його 
форма і звук можуть бути викривлені історією, 
але глибинна потенція – здатність народжу-
вати людську емоцію – лишається прихованою, 
немов приспана. І в українському контексті, 
де кожен звук проймається пам’яттю землі, де 
тиша інколи говорить гучніше за слово, саме 
ця приспана потенція стає особливо відчут-
ною. Виникає неочікуване запитання: чи можна 
почути в інструменті, який довго асоціювався 
з чужим, той початковий трепет, який не знав 
кордонів і ідеологій? Чи може він народитися 
знову, позбавлений нашарувань, очищений 
до своєї простоти, до своєї природної трійної 
структури?

Пошук нового голосу не є поверненням до 
старого. Він не прагне відновити те, що було 
принесене ззовні, і не намагається зберегти 
акценти, які колись нав’язувалися як універ-
сальні. Це процес переорієнтації, коли ми не 
реставруємо, а переглядаємо. Ми не відбудо-
вуємо інструмент за чужими канонами, а слу-
хаємо, що він промовляє поза ними. І віднахо-
димо в його тремтінні те, що давно притаманне 
нашій землі: м’якість, камерність, зосередже-
ність, здатність до тихого сповідування.

Саме тому перше відчуття при наближенні 
до потреби переосмислити інструмент – це 
бажання зняти із нього гучність. Балалайка 
у своїй історично сформованій формі була 
інструментом демонстративного жесту, публіч-
ної експресії, легкого механічного шармування. 
Вона ніколи не була інструментом тремкого 
внутрішнього змісту. І це найточніше свідчення 
того, що українська музична інтонація, яка 
тяжіє до надривної тиші, до печального мікро-
коливання, до стриманої ніжності, не могла від-
чути його своїм.

Та варто лише прибрати цей ярлик «гуч-
ності», як перед нами постає зовсім інша мож-
ливість. Ми бачимо три струни, трикутний 
корпус, легку вагу – і це вже не символ гуч-
ного маскульту, а інструмент, що може звучати 
по-іншому, якщо змінити саму філософію гри, 
спосіб торкання струни, характер резонансу. Не 



395

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

зміна конструкції важлива, а зміна інтонацій-
ного мислення. Потрібно не переробити форму, 
а повернути їй внутрішню свободу. І в цій точці 
зароджується ключова ідея – ідея очищеного 
тремтіння.

Очищене тремтіння – це не техніка, а стан. 
Це коли звук не прагне доказати силу, не змага-
ється з простором, а вписується в нього, мовби 
слухаючи його перед тим, як прозвучати. Це 
рух, який має не вектор сили, а природу дотику. 
Коли струна не вдаряється, а «просинається» 
від легкого щеплення. Коли нота не заповнює 
собою простір, а тільки позначає його існу-
вання. У цій логіці інструмент із трьома стру-
нами вже не видається чужим – навпаки, саме 
його м’яка обмеженість, його камерна природа 
стають близькими українському музичному 
світові, де краса завжди була тремтливою, де 
сила народжувалася з ніжності, а не навпаки.

Історико-культурний контекст лише під-
водить до усвідомлення того, що балалайка 
в Україні ніколи не була органічною. Вона не 
проросла в наші традиції, не стала частиною 
ландшафту. Її доля була долею нав'язаного 
артифакту. Але парадоксально саме це й від-
криває можливість нового народження: звіль-
нена від чужого сенсу, вона стає чистою фор-
мою. Три струни. Трикутний корпус. Настільки 
базові характеристики, що вони могли б нале-
жати будь-якій культурі. Питання лише в тому, 
яка культура зуміє вдихнути в них свій дух.

Україна має унікальну властивість звертати 
несвоє на власну мову. Не через жорстку транс-
формацію, не через насильне переписування, 
а через тихе внутрішнє наближення. Так бан-
дура змогла вистояти століттями. Так кобза, 
навіть у перерваних традиціях, повертається 
сьогодні як голос, а не як предмет. Тому і три-
струнний інструмент може знайти свій новий 
дім – якщо ми почуємо його не як спадок чужої 
традиції, а як можливість співпраці з власною.

музиці різних культур саме такі тихі інстру-
менти ставали символами обрядів, процесій, 
заспокійливих пісень, оповідей, інтимних 
зустрічей людини з власним почуттєвим сві-
том. В Україні це була сопілка, ліра, кобза 
у своєму ліричному звучанні, колискові, при-
співи та тремкі традиції троїстої музики, у яких 
домінувала не гучність, а синтезування кількох 
м’яких голосів. Саме тому концепція Трійстри 
природно вписується в цей контекст: вона не 

є вигаданою з нуля, а є органічним продовжен-
ням найніжнішої і найтендітнішої лінії нашої 
музичної культури.

Трепіт і пульсація як форма звуку часто ото-
тожнюється з нестійкістю, але в музичному 
сенсі це – живість. Струна, яка тремтить, пере-
буває в постійному русі, вона не застигла, не 
мертва, не механічна. Її рух – це мова дихання. 
І якщо придивитися до цього фізичного явища 
глибше, можна побачити, що сама природа 
тремтіння є аналогом людського емоційного 
стану: відбиття внутрішньої правди, яку немож-
ливо передати рівною прямою лінією. Людське 
серце тремтить, коли хвилюється, закохується, 
сумує або відчуває близькість. У цьому сенсі 
Трійстра стає інструментом, що передає саме 
цю правду – не ідеалізований, не відполірова-
ний стан, а природне тремтіння почуття.

Коли виконавець торкається струни, його 
палець або медіатор не просто задає вібрацію; 
він переносить на інструмент свою внутрішню 
динаміку. Від ритму, сили, кута, мікропоса-
дження пальця залежить унікальний «підпис» 
кожного щипка. Трійстра, як інструмент із 
трьома струнами, дає простір для цих мінімаль-
них, але значущих варіацій. Тут кожний звук має 
індивідуальність, жодна нота не є «масовою». 
Інструмент не дозволяє сховатися за гучністю 
або багатоголоссям – він оголює інтонацію. 
Саме тому Трійстра стає інструментом-спо-
віддю: вона виявляє природну голосову правду 
виконавця, так само як тон людського голосу 
видає настрій, переживання чи стан душі.

Важливо й інше: трійчаста структура – три 
струни, трикутний корпус, три основні пози-
ції звучання – створює відчуття стабільності. 
Три – це число рівноваги. У музиці три крапки 
можуть завершити фразу, три удари утворити 
ритмічну формулу, три ноти – окреслити акорд. 
Трійстра продовжує цю природну логіку трій-
частих структур, але робить це не концепту-
ально, а інтуїтивно: її звук сам собою «стає на 
місце», як фігура, що не хитається, бо спира-
ється на три опори. Саме тому навіть тремкий 
звук залишається осмисленим, не фрагментар-
ним, не розсипаним.

У коливаннях Трійстри чути щось від дав-
ніх голосінь, у яких голос не піднімався високо, 
а зберігався низько в тілі; щось від пастуших 
мелодій, у яких не було потреби бути гуч-
ними – навпаки, важливо було відчути простір, 



396

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

а не заповнити його. І водночас у цих тембрах 
є сучасність – бо у світі перенасиченості, де все 
кричить, проявляти м’якість стало актом сили. 
М’який звук повертає людині здатність відчу-
вати тихе й високе одночасно, те, що не розри-
ває внутрішнього слуху, а веде його крізь най-
тонші темброві структури.

Так постає феномен: трепіт і пульсація звуку 
не лише як акустична характеристика, а як 
емоційно-психологічний жест. Трійстра стає 
інструментом, через який музикант наближа-
ється до себе самого. Це не зовнішня демон-
страція майстерності, а внутрішня розмова, 
до якої запрошується слухач. І саме тому цей 
інструмент може відкрити новий жанровий 
простір – простір тихої камерності, у якому 
кожна нота має сенс, навіть якщо вимовлена 
майже нечутно.

У такому світлі трепіт і пульсація звуку 
постає не як прояв боязкості, а як форма довіри. 
Щоб грати тихо, потрібна сміливість не хова-
тися за силою, а оголювати тембр. Виконавець 
на Трійстрі відкриває себе перед слухачем 
у більшій мірі, ніж на гучних інструментах, 
і слухач відповідає тим самим – він слухає не 
зовнішнє, а внутрішнє. Звук стає медіатором 
зустрічі: між музикантом і тим, хто слухає, між 
зовнішнім простором і внутрішніми станами, 
між теперішнім і тим давнім шаром культури, 
де трійчастість, тремтіння і тиша були части-
ною одного сакрального досвіду.

І саме ця внутрішня якість тремтіння веде 
нас до народження нового імені та нового місця 
інструмента в українській музичній традиції. 
Адже якщо звук інструмента несе іншу інтуї-
цію, іншу емоційну природу, іншу культурну 
ресонансність, то й ім’я має передати цю зміну. 
І тут постає Трійстра – як природне завершення 
процесу, що почався з очищення звуку, а завер-
шується створенням нового інтонаційного 
світу.

Назва народжується не з прагматичної зруч-
ності й не з бажання механічно відділити новий 
інструмент від старого артефакту, а з того вну-
трішнього імпульсу, який у певний момент 
стає невідворотним. Так, ніби довго шукаєш 
слово, яке б не просто позначало річ, а від-
кривало її глибинну природу. І коли інстру-
мент, що століттями тягнув за собою сторонні 
смисли, поступово звільняється від минулого, 
від нашарованих конотацій, від символів, які 

не відповідають нашому культурному досвіду, 
тоді неминуче виникає потреба назвати його 
наново. Це не протест і не заміна, а повернення 
до чистоти звуку, у якій кожна нота здатна від-
гукнутися в українському відчутті світу. Три 
струни і трикутний корпус перестають бути 
просто конструктивними ознаками. Вони 
починають зчитуватися як елементи глибин-
ної трійності, що в українській традиції має 
багатовимірний характер. І коли ця трійність 
оживає, то сама форма інструмента просить 
імені, що зможе поєднати фізичне, культурне та 
внутрішнє.

Назва «Трійстра» виникає саме з цього 
місця – із зустрічі національної чутливості 
й акустичної логіки. Вона збирає в собі три час-
тини, три шляхи, три голоси, і водночас зберігає 
легкість, ніби слово саме народжується з дотику 
до струни. Є щось природне в тому, як звучить 
це поєднання: м’яке початкове «трі-» ніби про-
яснює природу інструмента, а фінальне «-стра» 
додає відчуття простору й спрямованості, ніби 
звук тягнеться далі, ніж його фізична вібрація. 
Українська мова дає можливість з’єднати ці 
частини в одне слово без жодних примусових 
конструкцій. Це ім’я вимовляється так, ніби 
воно було поруч завжди, але чекало на момент, 
коли культура стане готовою його почути.

Дискурс, висновки. У сучасному україн-
ському культурному просторі спостерігається 
зростання уваги до автентичності музичного 
інструментарію, що пов’язано як із потребами 
професійного середовища, так і з ширшим 
суспільним прагненням позбутися символів, 
асоційованих із чужими культурними тради-
ціями (Буць, n.d.; Уманець, 2003). У працях, 
присвячених українській музичній культурі 
кінця ХІХ – початку ХХ століття, акцентується 
на переході від запозичених моделей до фор-
мування власного музичного голосу (Павлов-
ська-Єжова, 2019; Українська музика, 2019). 
Дослідники констатують необхідність інстру-
ментів, які одночасно відповідали б національ-
ним естетичним вимогам і сучасним художнім 
завданням.

Література про українську ліричність і м’яку 
звукову артикуляцію (Сердюк, 2008; Сторожук, 
2012; Соколова, 2019) формує підґрунтя для 
розуміння того, що інструмент із природно делі-
катним щипковим звуком здатен бути носієм 
питомого українського інтонаційного профілю. 



397

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

У межах дискурсу це означає, що темброва 
м’якість не є лише технічною характеристи-
кою, а відображає психологічні й культурні 
моделі сприйняття. Психологічні дослідження 
національної емоційності й культурного мис-
лення (Крусь, 1997; Ідеальні першооснови, 
2023) підтверджують: українська музична сві-
домість орієнтована не на звуковий напір, а на 
внутрішній рух і трепіт.

Саме у цій площині виникає образ «Трій-
стри» як інструмента, що репрезентує україн-
ський підхід не декларативно, а через звукову 
матерію. Щипкові інструменти з трикутним 
корпусом та малою кількістю струн традиційно 
забезпечують теплий, м’який тембр (Ішрамко, 
2016; Зінків, 2024). У дискурсі ця властивість 
стає естетичною платформою, яка дозволяє 
інструменту «говорити» українською інтона-
цією без штучного конструювання. «Трійстра» 
природно продовжує традицію архетипу три-
єдності – числової, формотворчої та символіч-
ної – відомої в українській культурі.

У професійних колективах та педагогіч-
них закладах відчутний запит на інструмент, 
який би поєднував автентику форми, відповід-
ність сучасним вимогам і відсутність культур-
них асоціацій із чужими традиціями (Кучерук, 
1997; Українські народні музичні інструменти, 
1995). «Трійстра» у цьому контексті постає не 
як заміна, а як формування власного інтонацій-
ного простору. Її камерність і трепетність від-
повідають українській психологічній моделі 
звуку, де тембр є носієм емоцій, а не демонстра-
тивної сили.

Таким чином, дискурс джерел показує: новий 
інструмент може бути створений тоді, коли він 
вписується у природний контекст української 
звучності. «Трійстра» поєднує свій тембр, кон-
струкцію та символіку зі сталими характерис-
тиками української інтонаційності, пропону-
ючи не запозичення, а власну філософію звуку.

Новий інструмент не може жити в тіні ста-
рого, якщо його природа інша. У випадку Трій-
стри йдеться не про відмежування від минулої 
традиції, а про народження інструмента, який 
обирає інший шлях. Там, де гучність більше 
не є головним, де технічна блискучість не 
домінує над внутрішньою наповненістю, де 
звук не змагається за простір, а заповнює його 
обережно й адресно, народжується новий тип 
музичного вислову. Трійстра стає інструментом 

камерності й трепетності. Вона не претендує 
на монументальність, не потребує оркестрової 
маси, щоб бути почутою. Її сила – в тихих про-
сторах між нотами, у здатності передавати стан, 
який важко вимовити словами. Це звучання не 
прагне переконувати, воно прагне бути почу-
тим саме тим, кому воно адресоване.

Властивість інструмента бути близьким до 
людського тіла, реагувати на найменші рухи, 
на тремтіння пальців, на зміну дихання під час 
виконання, формує особливий спосіб взаємодії 
музиканта з матеріалом. Під пальцями вико-
навця три струни стають продовженням його 
внутрішнього ритму. Саме в цьому народжу-
ється якість, яку неможливо підробити: Трій-
стра реагує не лише на силу удару чи техніку, 
а на стан того, хто грає. Вона перетворюється 
на інструмент, що «читає» виконавця й пере-
дає його чуттєвість без прикрас. Це робить її 
особливо придатною до сучасного камерного 
музикування, до сольних розповідей, де кожна 
нота має значення, а тиша стає рівноправним 
елементом композиції.

Назва стає не прикрасою, а смисловим 
ядром. «Трійстра» – це не лише три струни, 
але й три рівні, на яких інструмент функціонує. 
Перший – педагогічний: простота конструкції, 
органічність для руки, природна логіка тер-
ційно-квартового інтервалу створюють основу 
для м’якого входження в музику. Другий – 
ліричний: звучання інструмента ніби шепоче, 
воно несе відчуття трепету й відкритості. Тре-
тій – об’єднавчий: інструмент, що є простим, 
але здатним до глибини, може з'єднати тради-
цію, сучасність і нову чуттєвість в одній точці. 
Це вже не інструмент минулого, а інструмент, 
що народжується у сучасному українському 
контексті, без імперських смислів, без тягаря 
чужої історії.

Коли виникає така синтеза, назва стає 
невід’ємною. Вона не лише позначає, а й спря-
мовує. Це ім’я вже не просто слово – воно почи-
нає виконувати культурну функцію, стає знаком 
переходу до нової фази. «Трійстра» робить звук 
індивідуальним, але не замкненим; м’яким, 
але не слабким; тремким, але не крихким. Це 
інструмент, який уміє говорити тихо, але так, 
щоб його почули. У тиші між нотами залиша-
ється місце для власного відлуння слухача, і ця 
співприсутність стає центральною частиною 
його естетики.



398

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

Назва також очищує сприйняття звучання. 
Те, що раніше асоціювалося з побутовим брень-
канням, перетворюється на камерний жест, 
інструментальну поезію. У цьому жесті немає 
демонстрації, лише сповідь. Коли слово «Трій-
стра» починає жити поруч із першим дотиком 
до струни, тоді й сама музика змінюється. Вона 
перестає бути відтворенням традиції і стає 
пошуком власної інтонації. Це створює простір 
для нової школи виконання, у якій нюанс, трем-
тіння та прозорість стають основою музичного 
мислення. І саме це закладає фундамент для 
подальшого розгортання концепції в наступній 
частині.

У момент, коли інструмент наповнюється 
ім’ям, його внутрішня сутність ніби прозо-
рішає. Назва – це не етикетка і не табличка, 
а спосіб назвати те, що й так уже прагне бути 
явленим. І якщо довго прислухатися до цього 
інструмента, до його тихого подиху, легкого 
трепету, до того, як він несе звук не зусиллям, 
а внутрішнім природним коливанням, стає 
помітно: він давно чекав слова, що дозволить 
йому розгорнути свій власний простір. Три 
струни, трикутний корпус, три шари змісту – 
педагогічний, поетичний і об’єднавчий – усе це 
наштовхує на закономірне відчуття, ніби ім’я 
повинно народитися з трійності, але не меха-
нічно, не як опис конструкції, а як дихання, що 
природно виводить звук у мову.

І саме тому «Трійстра» звучить не як вига-
даний термін, а як слово, що могло б існувати 
давно, просто чекаючи на момент, коли воно 
відповідатиме реальності. У ньому немає жод-
ного різкого руху, жодного тиску – там є плав-
ність, м’якість, природна округлість. Воно 
лягає у слух, наче вигин корпусу інструмента, 
коли його береш у руки: легка асиметрія, витон-
чена трикутність, чиста дерев'яна площина. 
Коли вимовляєш «Трій-стра», в слові виникає 
триразове розкриття звуку, і це тричленне роз-
гортання підсвідомо нагадує про ритми україн-
ської музичної традиції. У фольклорі трійця – 
не просто число; це спосіб упорядкування світу, 
спосіб осмислення його через послідовність: 
початок, продовження, завершення. Саме 
в такій послідовності звучить людське серце, 
коли прагне висловити щось важливе, але тихе.

Інструмент із трьома струнами завжди був 
близьким до людського голосу, саме тому, 
що не може перекричати. Він ніколи не був 

призначений для гучності, для могутніх орке-
стрових хвиль. Його природна роль інша – він 
знаходиться близько до людини, на невеликій 
відстані від руки, яка тримає медіатор, і його 
тремтіння схоже більше на нервовий відгук, 
ніж на музичний жест. Саме у цій камерності 
прихована сила. У добу, коли музика часто 
змагається за масштаб, за об’єм, за голосність 
і ефекти, поява інструмента, що говорить 
малим голосом, звучить майже революційно. 
Він наче «згадує» про інституцію тиші, про 
культуру внутрішнього слуху, про той момент, 
коли музика не аплодує сама собі, а промовляє 
до серця.

Тому ім’я повинно відбивати ідею не сили, 
а чутливості. «Стра» у слові додає відчуття лег-
кості, короткого руху пальців по струні, вібрації, 
що народжується і зникає в одній точці. Трира-
зовість у корені слова створює природну трива-
лість, яка перегукується з традиційними укра-
їнськими ритмами, з трійчастими мелодіями, 
з рухами троїстих музик. Тож назва стає не опи-
сом конструкції, а метафорою: інструмент, що 
говорить через трепет. Інструмент, що приносить 
у світ м’яку енергію, яка не змагається, а резонує.

Окремо варто сказати про те, що у слові 
є внутрішня анти-агресивність. Воно несе в собі 
відмову від гучності як домінування; навпаки, 
воно звертається до ідеї інтимності, до ідеї 
делікатного контакту між виконавцем та слу-
хачем. У культурному сенсі це є жестом ліку-
вання – ми повертаємо собі право на музичну 
мову, що не зобов’язана служити імперським 
чи пропагандистським наративам. У музиці 
Трійстри немає місця для бравурності чи ути-
літарної маршовості; там є простір для відвер-
тості, для нюансу, для того самого трепету, що 
робить людину живою.

І найважливіше – саме ця якість дає змогу 
назвати інструмент українським не формально, 
а внутрішньо. Українська музична культура 
завжди тяжіла до ліричного струменя, до камер-
ного звучання, до голосів, що живуть на межі 
між мрією і мовленням. Від кобзи до бандури, 
від сопілки до скрипки – українська музика 
ніколи не будувала свій авторитет на силі; вона 
будувала його на переконливості й теплої інто-
нації. Нове ім’я інструмента стає логічним про-
довженням цієї лінії, адже Трійстра не просто 
вміє звучати тихо – вона створена для того, щоб 
говорити з людиною без посередників.



399

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

Це ім’я, що водночас відлунює традицію 
й створює нову її гілку. Воно не конфліктує 
з минулим, але й не хоче в ньому лишатися. 
Воно пропонує власний шлях: звучання, яке 
вміє бути маленьким, але найглибшим. Зву-
чання, яке торкає чуття. Звучання, яке визнає 
і шанує тремтіння як природну мову серця. 
У цій логіці народження Трійстри виглядає не 
як штучний акт перейменування, а як повер-
нення інструмента до себе, до власної природи, 
до свого автентичного значення.

Саме тому в підсумку назва «Трійстра» стає 
не кульмінацією, а початком. Вона відкриває 
можливість зміни, можливість перетлумачення 
історії інструмента, можливість його нового 
голосу. Трійстра не змагається з іншими інстру-
ментами і не відкидає свого минулого; вона 
приносить у сучасність новий сенс – сенс тихої 
сили. І ця тиха сила є, мабуть, найточнішою 
рисою українського звучання.

Українська музика завжди жила не силою, 
а диханням. Вона не накидала, не трясла пові-
тря – вона торкалась. У її основі завжди було 
щось трійчасте: три голоси троїстих музик, 
три коливання вогню, три струни душі, що зву-
чать крізь пейзаж і пам’ять. І тому народження 
«Трійстри» не є вигадкою чи втечею, а повер-
ненням – легким, як ранковий подих, тихим, як 
перша нота, що виринає зі тиші.

Трійстра з’являється там, де людина пере-
стає шукати гучність і починає слухати власний 
пульс. У її тремтінні живе українська здатність 
до ніжної правди: ми не кричимо, щоб бути; 
ми звучимо, щоб існувати поруч з іншими. У її 
м’якому щипку – вразливість, яку ми нарешті 
починаємо цінувати як силу. У її тонкому резо-
нансі – та сама здатність серця довіряти світу, 
навіть якщо він темний.

Майбутнє української музики не в перемозі 
над чужим, а в одкровенні власного. І тому 
«Трійстра» вписується в нього не як заміна, 
не як протест, а як новий спосіб говорити про 
красу. Вона приносить у звук те, що нині так 
потрібно людині: лагідність, теплий трепет, 
камерну присутність, що лікує. Її голос – не 
для великих площ, а для великих внутрішніх 
просторів.

І якщо колись нам бракувало слова, щоб 
назвати це тремке, тепле, українське звучання, 
то тепер воно є. «Трійстра» вимовляється так, 
ніби сама мова хоче заспокоїти серце. І коли вона 
зазвучить у руках майстрів, музикантів, дітей, – 
українська музика стане ще ближчою до себе. 
Бо майбутнє – не гучніше. Майбутнє – ніжніше.

І це майбутнє народжується вже зараз, 
у тріпоті трьох струн, у світлі трикутного тіла, 
у відлунні, що несе мирну красу. Ім’я знайдено. 
Душа почута. Звук повернувся додому.

ЛІТЕРАТУРА:
1.	 Соколова Л. С. Українська народна музична творчість : навч. посібник. Харків : Друкарня «Мадрид», 2019. 

126 с.
2.	 Буць Н. М. Український музичний інструментарій. Доступно: https://dspace.pnpu.edu.ua/

bitstream/123456789/3353/1/Buts9.pdf
3.	 Павловська-Єжова Т. А., Сокальська В. Особливості розвитку української музичної культури кінця XIX – 

початку XX ст. Доступно: https://elibrary.kubg.edu.ua/4830/
4.	 Українська музика: історичний, теоретичний та культурологічний дискурси / НАН України, ІМФЕ ім.  

М. Т. Рильського. Київ, 2019. 368 с.
5.	 Сердюк В. І. Українська літературна пісня : історія розвитку жанру. Вісник ЗНУ. 2008. №2. С. 166.
6.	 Ішрамко І. Українські народні музичні інструменти в музеї. Народна науково-практична конференція 

(18–19 червня 2016 р.). Львів, 2016. С. 198–214.
7.	 Сторожук А. І. Українська народна музична творчість: вивчаємо, запам’ятовуємо, зберігаємо. Бар, 2012. 

182 с.
8.	 Крусь О. П. Історія української музики XX століття. Луцьк : Надстир’я, 1997. 82 с.
9.	 Кучерук В. Народний музичний інструмент України : науково-методичний посібник. Луцьк : Ред.-вид. від. 

Волинського державного університету, 1997. 122 с.
10.	Уманець О. В. Музична культура України другої половини ХХ століття. Харків : Регіон-інформ, 2003. 187 с.
11.	Зінків І. Середньовічні археологічні музичні інструменти з території України. Українська культура: минуле, 

сучасне, шляхи розвитку. 2024. Вип. 49. С. 13–27. DOI: https://doi.org/10.35619/ucpmk.vi49.831
12.	Українські народні музичні інструменти. Пам'ятки України: Історія та культура. 1995. №1. С. 20–31.
13.	Ідеальні першооснови націй і мистецьких відкриттів : монографія. Київ : Ліра-К, 2023. 460 с.



400

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

REFERENCES:
1.	 Sokolova, L. S. (2019). Ukrainska narodna muzychna tvorchist: Navchalnyi posibnyk [Ukrainian Folk Musical 

Creativity: A Textbook]. Kharkiv: Drukarnia “Madryd”. [in Ukrainian].
2.	 Buts, N. M. (n.d.). Ukrainskyi muzychnyi instrumentarii [Ukrainian Musical Instrumentarium]. Retrieved from 

https://dspace.pnpu.edu.ua/bitstream/123456789/3353/1/Buts9.pdf [in Ukrainian].
3.	 Pavlovska-Yezhova, T. A., & Sokalska, V. (n.d.). Osoblyvosti rozvytku ukrainskoi muzychnoi kultury kintsia 

XIX – pochatku XX stolittia [Features of the Development of Ukrainian Musical Culture of the Late 19th – Early 20th 
Century]. Retrieved from https://elibrary.kubg.edu.ua/4830/ [in Ukrainian].

4.	 Ukrainska muzyka: Istorychnyi, teoretychnyi ta kulturolohichnyi dyskurs. (2019). Kyiv: NAS of Ukraine, Rylskyi 
IMFЕ. [in Ukrainian].

5.	 Serdiuk, V. I. (2008). Ukrainska literaturna pisnia: Istoriia rozvytku zhanru [Ukrainian Literary Song: History of 
Genre Development]. Visnyk ZNU, (2), 166. [in Ukrainian].

6.	 Ishramko, I. (2016). Ukrainski narodni muzychni instrumenty v muzei [Ukrainian Folk Musical Instruments in the 
Museum]. In Proceedings of the National Scientific-Practical Conference (pp. 198–214). Lviv. [in Ukrainian].

7.	 Storozhuk, A. I. (2012). Ukrainska narodna muzychna tvorchist: Vyvchaiemo, zapamiatovuiemo, zberihaiemo 
[Ukrainian Folk Musical Creativity: Study, Remember, Preserve]. Bar. [in Ukrainian].

8.	 Krus, O. P. (1997). Istoriia ukrainskoi muzyky XX stolittia [History of Ukrainian Music of the 20th Century]. 
Lutsk: Nadstyr’ia. [in Ukrainian].

9.	 Kucheruk, V. (1997). Narodnyi muzychnyi instrument Ukrainy: Naukovo-metodychnyi posibnyk [Ukrainian Folk 
Musical Instrument: Scientific-Methodical Manual]. Lutsk: Volyn State University Publishing Dept. [in Ukrainian].

10.	Umanets, O. V. (2003). Muzychna kultura Ukrainy druhoyi polovyny XX stolittia [Musical Culture of Ukraine in 
the Second Half of the 20th Century]. Kharkiv: Rehion-inform. [in Ukrainian].

11.	Zinkiv, I. (2024). Serednovichni arkheolohichni muzychni instrumenty z terytorii Ukrainy [Medieval Archaeo-
logical Musical Instruments from the Territory of Ukraine]. Ukrainska kultura: Mynule, suchasne, shliakhy rozvytku, 49, 
13–27. https://doi.org/10.35619/ucpmk.vi49.831 [in Ukrainian].

12.	Ukrainski narodni muzychni instrumenty. (1995). Pam’iatky Ukrainy: Istoriia ta kultura, (1), 20–31. [in Ukrainian].
13.	Idealni pershoosnovy natsii i mystetskykh vidkryttiv: Monohrafiia. (2023). Kyiv: Lira-K. [in Ukrainian].

Дата першого надходження рукопису до видання: 24.10.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 21.11.2025
Дата публікації: 30.12.2025


