
441

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

УДК 37.03
DOI https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-55

Оксана СОХАЦЬКА
кандидат педагогічних наук, доцент кафедри культурології, Волинський національний університет 
імені Лесі Українки, просп. Волі, 13, м. Луцьк, Україна, 43025
ORCID: 0009-0008-9672-9993

Бібліографічний опис статті: Сохацька, О. (2025). Морально-ціннісні основи релігійної етики 
як фактор духовного самовизначення особистості: філософсько-культурологічний аналіз. Fine Art 
and Culture Studies, 5, 441–448, doi: https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-55

МОРАЛЬНО-ЦІННІСНІ ОСНОВИ РЕЛІГІЙНОЇ ЕТИКИ  
ЯК ФАКТОР ДУХОВНОГО САМОВИЗНАЧЕННЯ ОСОБИСТОСТІ: 

ФІЛОСОФСЬКО-КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ АНАЛІЗ

Питання про природу добра і зла постає перед кожною людиною протягом усього її життя. Від найдавніших 
часів людство прагнуло знайти відповіді на ці «вічні» дилеми. Та вже сам факт, що ми їх ставимо, свідчить 
про наше занурення у сферу етики – сферу роздумів про моральність і людські цінності. Уникнути цих болісних 
і гострих питань неможливо, адже саме життя знову і знову ставить нас перед ними. Це, своєю чергою, спо-
нукає замислитися і над іншим: чи існують універсальні, остаточні відповіді, що мають значення для всіх, чи 
кожен з нас мусить шукати свій власний шлях і обирати те, що найближче його серцю?

Отже, чим гостріші виклики постають перед нами і чим непевнішими видаються обрії майбутнього, тим 
сильніше сучасна людина прагне знайти міцну опору – щось, заради чого варто жити, що могло б слугувати орі-
єнтиром для її тривожної душі, критерієм для оцінки власних вчинків. Свідомо чи ні, вона знову і знову поверта-
ється до питань моральності, до вибору життєвих цінностей, адже повністю відмовитися від них неможливо. 
Особливої ваги набуває сьогодні особиста культурно-етична позиція людини – та, що ґрунтується на повазі до 
реальності, визнанні непорушності моральних засад, глибокому усвідомленні унікальності й значущості людсько-
го покликання. Це позиція внутрішньої свободи, яка проявляється через опору на моральний потенціал культури, 
релігії та духовного досвіду. У всі часи, незалежно від історичних обставин, людина відчуває потребу в незмін-
них, вищих ціннісних орієнтирах – тих, що зміцнюють її дух, наповнюють життя сенсом і визначають його 
активну спрямованість.

Метою статті є висвітлення ролі особистості в релігійному житті, аналіз специфіки релігійної етики як 
соціокультурного феномена, форми самовизначення індивіда та спільноти, а також розкриття впливу релігійної 
культури й морально-ціннісних орієнтирів на процес становлення, формування та самовизначення особистості.

Наукова новизна. У статті культура та релігійна етика розглядаються як філософсько-культурологічна про-
блема. Обґрунтовується теза про те, що вихідним постулатом як релігійної, так і моральної свідомості висту-
пає окрема людська особистість. Наголошується, що і мораль, і релігія належать до світу цінностей, у якому 
домінують не стільки раціональні засади, скільки почуття, віра, емоційні схильності та прив’язаності; в цьому 
світі діють не сухі абстрактні поняття, а живі образи. Аналізується характер взаємодії релігії та моралі, який 
зумовлений як їхніми спільними рисами, так і сутнісними відмінностями.

У висновку наголошується на незмінному значенні моралі, морального світогляду та ставлення до світу 
в системі культури людства. Підкреслюється, що етика охоплює надзвичайно широке коло духовних пошуків 
людини, об’єднаних спільною ідеєю – добровільного обмеження особистих суб’єктивних прагнень заради вищих 
смисложиттєвих цінностей. Зазначається, що етична свідомість спирається на духовний потенціал, розробле-
ний філософією, та на її осмислення інтегрального людського досвіду. Особливо підкреслюється, що моральне 
ставлення людини до світу – у будь-якій своїй формі – завжди орієнтоване на ідеал Добра.

Ключові слова: особистість, світогляд, культура, релігія, релігійна етика, етика, мораль, моральні цінності, 
моральність, духовність, духовна культура, духовне відродження, духовне оновлення, віра, людина, людяність, 
гуманізм, самовизначення, буття, традиції, самовдосконалення, християнська мораль, добро, зло, між людські 
стосунки.



442

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

Oksana SOKHATSKA
Candidate of Pedagogical Sciences, Associate Professor at the Department of Cultural Studies, Lesya Ukrainka 
Volyn National University, 13 Voli Ave, Lutsk, Volyn region, Ukraine, 43025
ORCID: 0009-0008-9672-9993

To cite this article: Sokhatska, O. (2025). Moralno-tsinnisni osnovy relihiinoi etyky yak factor 
dukhovnoho samovyznachennia osobystosti: filosofsko-kulturolohichnyi analiz [Moral and value bases 
of religious ethics as a factor of spiritual self-determination of a personality: philosophical and cultural 
analysis]. Fine Art and Culture Studies, 5, 441–448, doi: https://doi.org/10.32782/facs-2025-5-55

MORALAND VALUE BASES OF RELIGIOUS ETHICS AS A FACTOR  
OF SPIRITUAL SELF-DETERMINATION OF A PERSONALITY:  

PHILOSOPHICAL AND CULTURALANALYSIS

The question of the knowledge of good and evil arises before every person throughout their life. Throughout its 
existence, humanity has tried to answer these 'eternal' problems. However, by asking these questions, we are already 
immersing ourselves in the realm of ethics, the realm of reflections on human morality. Since it is impossible to simply 
brush aside these and similar bitter and painful questions, life itself constantly leads us back to them. This prompts us to 
a series of other reflections: can there really be any final, universally significant answers to them, or is everyone simply 
following their own path and choosing what is closer to them?

Thus, the sharper the problems that arise before us, the more uncertain the prospects for the future, the more inevitable 
the modern person's desire to find solid ground beneath their feet becomes–something worth living for, something that 
could serve as a kind of guide for their troubled soul, a measure of their actions. Consciously or unconsciously, a person 
repeatedly turns to important questions of morality, questions of choosing moral values, because we cannot reject them 
altogether. An important and significant aspect today is the cultural-ethical position of everyone, connected with respect 
for reality, the awareness of the inviolability of moral values, the irreplaceability and seriousness of each person’s life 
calling, and the position of self-expression of a free person in the world, which relies on the ethical potential of culture 
and religion. Always, under any historical conditions, a person feels the need for higher, unchanging value orientations 
that would strengthen their spiritual strength, enrich their life with meaning, and define the active direction of their life.

The aim of the article is to highlight the role of the individual in religious life, analyse the specifics of religious ethics 
as a sociocultural phenomenon, explore forms of self-determination of the individual and the community, and reveal 
the influence of religious culture and moral-value orientations on the process of the development, formation, and self-
determination of the individual.

Scientific novelty. Culture and religious ethics are studied as a philosophical and cultural problem. It is noted 
and justified that the starting postulate of both religious and moral consciousness is the individual human person. It is 
emphasized that both morality and religion belong to the world of values, in which not only reason but also feelings and faith, 
inclinations and attachments, and not dry bureaucratic concepts, but images, play a role. The nature of the interaction 
between religion and morality is considered, determined by their specifics and differences.

In conclusion, it is noted that the place of morality, moral worldview, and attitude towards the world in the system 
of human culture remains unchanged. It is emphasized that the sphere of ethics encompasses the broadest circle of spiritual 
searches of a person, united by a common tone of freely limiting one's subjective potentials for the sake of higher life-
meaning values. It is defined that ethics relies on the spiritual potential developed by philosophy, on its interpretation 
of the integral experience of humanity. It is stressed that a person’s moral attitude towards the world, towards reality in 
any of its forms, is oriented towards the ideal of Good.

Key words: personality, worldview, culture, religion, religious ethics, ethics, moral, moral values, morality, spirituality, 
spiritual culture, spiritual revival, spiritual renewal, faith, human, humanity, humanism, self-determination, existence, 
traditions, self-improvement, Christian morality, good, evil, interpersonal relationships.

Актуальність проблеми. У сучасних умо-
вах глобалізації, коли представники різних 
культур, релігій і етичних парадигм дедалі 
активніше взаємодіють, посилюється ймовір-
ність прояву та загострення світоглядно-етич-
них суперечностей. У цьому контексті осо-
бливо актуалізується проблема пошуку шляхів 
порозуміння й взаємодії між представниками 
різних етичних традицій.

На нашу думку, попри розмаїття етичних сис-
тем, існують два принципово різні підходи до 
осмислення таких фундаментальних понять, як 
«добро» і «зло», а також до пізнання моральних 
орієнтирів – світський (секулярний) та ідеалістич-
ний (релігійний). Відповідно, можна говорити про 
існування двох типів етики – світської та релігійної.

Для того щоб розробити науково обґрунто-
вані механізми взаємодії між цими підходами, 



443

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

необхідно чітко визначити сутність, специфіку 
та роль релігійної етики у процесі формування 
й духовного становлення особистості.

У соціогуманітарних науках і теології тер-
мін «релігійна етика» тлумачиться по-різному. 
Часто її звужують до моральної теології, що 
позбавляє цей феномен філософського змісту 
як самостійної моральної теорії. Тому акту-
альність даного дослідження полягає у спробі 
здійснити філософсько-культурологічну реф-
лексію феномена релігійної етики, визначити 
її сутнісні характеристики та з’ясувати роль 
морально-ціннісних орієнтирів у становленні 
особистості.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
У науковому дискурсі дослідження релігійної 
етики мають глибоку історію. Значний внесок 
у її розвиток зробили такі мислителі, як Авгус-
тин Блаженний, Фома Аквінський, Г. С. Сково-
рода, а також сучасні дослідники – Д. С. Мар-
тишин, Р. Міллер, В. Швейкер, Кароль Войтила 
та інші. Їхні праці охоплюють проблематику 
добра і зла, моральних цінностей та взаємовід-
ношення релігійної й світської етики.

Водночас, як засвідчує аналіз літератури, 
сутність поняття «релігійна етика» та її спе-
цифіка як соціокультурного феномена залиша-
ються недостатньо висвітленими.

Однією з причин цього є те, що, за спосте-
реженням Д. С. Мартишина, не існує універ-
сальної релігійної етики, оскільки вона завжди 
пов’язана з конкретною релігійною традицією – 
юдаїзмом, християнством, ісламом, буддизмом 
тощо (Мартишин, 2016). У кожній релігії існує 
власне бачення того, що є моральним жит-
тям. Тому, використовуючи поняття «релігійна 
етика», необхідно уточнювати, про яку саме 
традицію йдеться. До того ж у межах однієї 
релігії існують численні відгалуження – напри-
клад, у християнстві: православ’я, католицизм, 
протестантизм, кожне з яких має власні етичні 
пріоритети й аргументацію.

Більше того, навіть у межах одного конфе-
сійного напряму положення релігійної етики 
можуть істотно варіюватися залежно від інтер-
претацій релігійних авторитетів, які відобража-
ють різні етичні цінності та емоційно-мотива-
ційні установки.

О. Бродецький зазначає, що поняття «релі-
гійна етика» має дві діалектично пов’язані скла-
дові: з одного боку – це статична, канонізована 

система моральних норм, з іншого – динаміч-
ний, аксіологічно-комунікативний простір між-
особистісної взаємодії, що формується не лише 
традицією, а й практикою її інтерпретації кон-
кретними особами або релігійними групами 
(Бродецький, 2019, с. 13–25).

Це підтверджується й прикладом Г. С. Ско-
вороди, чия етична філософія поєднувала хрис-
тиянські, грецькі й містичні уявлення, виходячи 
далеко за межі канонічної ортодоксії. Він вва-
жав богослов’я однією з трьох «основних наук, 
які дають лад життю» поряд із медициною та 
правознавством (Сковорода, 1961, с. 76). Його 
етичні погляди ґрунтувалися на Біблії, ідеї 
«спорідненої праці», що є мірилом людяності 
та духовної цілісності особистості.

Широке коло дослідників вивчає релігійну 
етику з різних підходів та акцентів. У загаль-
ному розумінні релігійна етика трактується як 
етична система – сукупність моральних уяв-
лень про належну поведінку людини та зміст 
моральної свідомості, що виводить поняття 
«добра» і «зла» з метафізичних основ Боже-
ственного одкровення. Це одкровення, у формі 
заповідей, викладено у Священних текстах сві-
тових релігій (Красільнікова, 2021, с. 884).

Д. Мартишин визначає релігійну етику як 
науку про мораль, яка використовує теологію 
як інструмент для вивчення моральної при-
роди людини: «Релігійна етика є наукою про 
мораль, яка досліджує процес мотивації пове-
дінки людини та суспільства з погляду релігії, 
піддає релігійно-критичному розгляду загальні 
орієнтації життєдіяльності людства – держава, 
політика, бізнес, культура, творчість» (Марти-
шин, 2016).

Глибоке і філософськи виважене тлумачення 
релігійної етики подає Іван Павло ІІ, який роз-
глядає її як результат релігійної рефлексії. На 
його думку, християнська етика постає як 
продукт роздумів над буттям, заснованих на 
Одкровенні, і формує особливий спосіб пове-
дінки людини через цілісну систему поглядів 
на людину, мету її буття та сенс існування (Вой-
тила, 1991, с. 13–19).

Річард Міллер трактує релігійну етику 
не лише як окрему дисципліну, а як повно-
цінну наукову галузь: «Релігійна етика – це 
наукова область, яка вивчає багато способів 
взаємозв’язку релігії та етики» (Мештанов, 
2019, с. 109). У схожому ключі В. Швейкер 



444

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

описує її як «спосіб дотримання етичних норм 
через призму глибоких прозрінь релігій» (там 
само).

У світському контексті релігійна етика роз-
глядається як одна з релігієзнавчих дисциплін, 
що досліджує конкретні історичні зв’язки між 
релігією та мораллю. У цьому значенні релі-
гійна етика є частиною світської етики, яка ана-
лізує основні етичні категорії у філософському 
контексті (Мештанов, 2019, с. 109).

Таким чином, одні автори трактують релі-
гійну етику як науку, що вивчає мораль, однак 
базується не на натуралістичних засадах, а на 
релігійних принципах і використовує специ-
фічну, теологічну методологію дослідження. 
Інші дослідники розширюють це поняття до 
рівня самостійної наукової галузі або навіть 
дискурсивного утворення. Водночас існує пози-
ція, згідно з якою релігійну етику звужено до 
рівня навчальної дисципліни в межах релігієз-
навства, що підпорядковується світській етиці.

Інша група авторів акцентує увагу на прак-
тичному, повсякденному вимірі релігійної 
етики. Вони визначають її як спосіб або мис-
тецтво етичної поведінки, що ґрунтується на 
постулатах конкретної релігії. У цьому випадку 
релігійна етика розглядається переважно як 
феномен побутового рівня.

З огляду на складність і багатовимірність 
цього явища, релігійну етику можна визначити 
як теорію релігійної моралі, що базується на 
канонізованих релігійних положеннях і прак-
тиках конкретної конфесії. Вона формується 
в процесі практичного осмислення та застосу-
вання релігійних норм у певному культурному 
контексті представниками відповідної релігій-
ної спільноти. У межах цієї теорії джерелом, 
найвищим моральним авторитетом і критерієм 
етичності виступає трансцендентна Вища сила, 
як її розуміють у конкретній релігійній тради-
ції. Добром, відповідно, вважається все те, що 
відповідає волі цієї Вищої сили.

Мораль є об’єктом дослідження як релігій-
ної, так і світської етики. Деякі моральні цін-
ності, уявлення та принципи настільки тісно 
інтегровані з релігією, що виокремити їх як 
універсальні, позарелігійні феномени майже 
неможливо. Релігійна та світська етика мають 
багато спільного: обидві виконують схожі функ-
ції (регулятивну, комунікативну, аксіологічну, 
виховну), мають нормативну систему, спільний 

предмет дослідження – мораль, а також один 
об’єкт впливу – людину. Обидві претендують 
на обов’язковість дотримання своїх етичних 
норм (Мештанов, 2019, с. 109).

Отже, на підставі попереднього аналізу 
можна зробити кілька висновків. Проблематика 
релігійної етики є складною та актуальною, 
оскільки дає змогу знаходити конструктивні 
шляхи порозуміння між представниками різних 
етичних парадигм у межах полікультурного сус-
пільства. У науковій літературі існує значне роз-
маїття підходів до визначення феномену релігій-
ної етики. Основна складність полягає в тому, 
що не існує єдиного універсального визначення 
цього поняття. Його інтерпретація залежить від 
представників відповідних релігій (церков, кон-
фесій), релігійних авторитетів, які обґрунтову-
ють та розвивають відповідні уявлення, а також 
від контекстуалізації релігійних догматів у кон-
кретному культурному середовищі.

Попри спільні риси, релігійну та світську 
етику можна диференціювати за низкою ознак, 
зокрема: світоглядною парадигмою, методоло-
гією, аксіологічними орієнтаціями, праксіоло-
гічним інструментарієм, понятійним апаратом 
і змістом (Мештанов, 2019, с. 111).

Метою статті є висвітлення ролі особистості 
в релігійному житті, аналіз релігійної етики як 
соціокультурного феномена і форми самовиз-
начення особи та спільноти, а також розкриття 
впливу релігійної культури та морально-цінніс-
них орієнтирів на процес становлення, форму-
вання та ідентифікації особистості.

Виклад основного матеріалу. Для людини, 
глибоко й серйозно віруючої, як це було в Євро-
пейському Середньовіччі, ціннісними орієнти-
рами природно виступали сакральні уявлення 
релігійного світогляду. У Новий час, із фор-
муванням секуляризованої свідомості так зва-
ної «фаустівської людини», на перший план 
виходять цінності пізнання та діяльності. Саме 
через досягнення в цих сферах така людина 
осмислює сенс власного буття.

Для представників романтизму ХІХ – 
початку ХХ століття головними стають цінності 
органічного розвитку й внутрішньої нескінчен-
ності буття, що виявляється в кожному його 
прояві. Ці цінності набувають переважно есте-
тичного характеру.

Прагнення до духовного оновлення нерідко 
осмислюється як повернення до певного 



445

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

ідеального минулого, що колись існувало 
в рятівному віддаленні від фатального поступу 
історії. Одних такі пошуки ведуть до філософії 
та ідеології класичного європейського гума-
нізму, інших – до християнського віровчення 
в його традиційному тлумаченні чи до інших 
релігій. Багатьох – до світу ідей, традицій і цін-
ностей народно-національного буття.

Кожен із напрямків сучасного духовного від-
родження має, безперечно, свої, хай і поки що 
скромні, досягнення. Водночас вони стикаються 
з низкою труднощів, серед яких найбільш фун-
даментальною є спільна проблема: у сфері духу 
не існує простих повернень. Яким би сильним 
не було наше прагнення, ми не можемо сьо-
годні просто відновити та продовжити тради-
ції, що були перервані сто років тому. Змінився 
світ, змінилися й самі люди. Навіть найглибші 
філософські та богословські твори початку  
ХХ століття, якими б значущими вони не були, 
не завжди дають відповіді на ті питання, що 
актуальні для сучасної людини, позначеної тра-
гічними реаліями нинішньої доби.

Через цей глибинний розрив часто трапля-
ється, що декларування ідеалів філософського 
або політичного гуманізму не рятує від вну-
трішніх суперечностей, звернення до народних 
витоків виявляється поверховим, а повернення 
до церковного життя колишніх атеїстів – сум-
нівним у своїй інтелектуальній щирості. Усе 
це актуалізує потребу надати духовному від-
родженню глибокого, незворотного характеру. 
Першочерговою умовою цього є здатність 
людини до етичного самовизначення, про яке 
вже йшлося вище.

Відомий дослідник європейської культури 
та мистецтва Ервін Панофський присвятив спе-
ціальну працю розгляду питання: чому саме 
класичне відродження Античності (Ренесанс) 
стало можливим лише в Італії XIV–XV століть, 
хоча подібні спроби з боку політиків, митців 
і духовних діячів мали місце й раніше? У своїх 
дослідженнях Панофський дійшов висновку, що 
справжній Ренесанс став можливим тоді, коли 
людина Нового часу відчула свою незалежність 
від Античності, здобула впевненість у собі 
і віднайшла міцний ґрунт під ногами. Тільки 
в такому стані її ставлення до античної спад-
щини стало вільним, по-справжньому творчим, 
що дозволило їй відроджувати й «воскресити її 
душу». Ці висновки можуть бути актуальними 

й для нашої сучасної ситуації, коли ми перебу-
ваємо в процесі пошуків і внутрішніх вагань.

Безперечно, ми переживаємо важкі часи. 
Саме в такі моменти найчутливіші й найтала-
новитіші наші сучасники часто відчувають спо-
кусу відмовитися від себе, від власного покли-
кання, яке чекає на кожного саме тут і зараз, 
у миті його неповторної присутності у світі. 
Натомість вони прагнуть поринути в минуле 
чи в якусь чужу екзотику, перекладаючи тим 
самим тягар власної відповідальності на чужі 
плечі. Однак ще на початку 50-х років мину-
лого століття відомий український філософ 
М. Шлемкевич застерігав: «Не знайдемо нашої 
правди, краси і щастя, повертаючись чи, уперто 
поглядаючи назад, на пройдені шляхи. Тільки 
йдучи вперед, переварюючи досвід і осягаючи 
минуле через нові криштали мислі, образу, 
життєвої постави, ми відкриємо двері достой-
ної будучини». Загалом людина здатна досягти 
чогось значного лише тоді, коли має мужність 
бути собою, прийняти свій жереб і свою істо-
ричну й особисту відповідальність. Саме цьому 
вчить справжня моральність, і саме ці уроки 
стають надзвичайно важливими у наш час (Зло-
біна, 1996).

Це стосується не лише окремої людської 
особистості, але й усього людства в цілому. 
На даному етапі свого розвитку людство дося-
гло такого рівня, на якому його розвиток уже 
не може бути необмеженим і безконтрольним. 
В іншому випадку неминучою є загибель як 
самого людства, так і світу природи, на якому 
воно існує. Людина як родова істота повинна 
визначити своє принципове становище у світі, 
свої пріоритети в стосунках з ним і, відповідно, 
встановити необхідні обмеження для власного 
зростання та практичної діяльності. Усвідом-
лення своєї відповідальності та встановлення 
розумних обмежень власної діяльності – це 
завдання етичне, яке передбачає здатність 
людини до самовдосконалення (Злобіна, 1996).

У міру зростання науково-технічного та 
виробничого потенціалу людства, підвищення 
здатності людини впливати на стан навколиш-
нього світу та умови свого власного існування 
дедалі важливішою стає моральна спрямова-
ність її конкретних дій. Все більше значення 
набуває те, яким саме цінностям людина підпо-
рядковує свою зростаючу могутність (Злобіна, 
2000).



446

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

Отже, якщо раніше в людській культурі 
домінували релігійно-конфесійні, пізнавальні, 
етичні, утилітарно-практичні цінності тощо, 
нині настає час, коли визначальними для 
людини й людства повинні стати етичні цін-
ності. Адже від цього залежить саме виживання 
земної цивілізації. Але цього може й не статися, 
все залежить від нашого нинішнього вибору. 
Людина, як вчили отці християнської церкви, 
відрізняється від янгола тим, що здатна обирати 
як добро, так і зло.

Гостро постаючи перед окремими соціумами 
та людством у цілому, етична проблема, однак, 
за своєю суттю залишається передусім пробле-
мою конкретної людської особистості, вибір 
якої є основою морального самовизначення 
суспільства, нації та людства (Злобіна, 2000).

Незважаючи на те, як інколи спотворюється 
роль моральності в суспільстві, важливо розу-
міти, що мораль ніколи не може бути засобом 
пригнічення чи приниження особи, оскільки саме 
вона формує основи її власної гідності. Мораль 
не може позбавляти людину свободи чи робити 
її рабом, адже сама на цій свободі й ґрунтується. 
Пригнічувати та применшувати людину, перетво-
рювати її на слухняного функціонера здатна ідео-
логія – сукупність ідей та уявлень, що виражають 
інтереси певної соціальної верстви й слугують 
її утвердженню в суспільстві. Ідеологічні посту-
лати, завдяки своїй уніфікованій авторитарності, 
привчають нас без роздумів виконувати те, чого 
від нас вимагають різні владні інстанції. Однак 
етика й мораль починаються тоді, коли будь-хто 
з нас ставить собі запитання: чи є те, до чого 
мене закликають, чого вимагають від мене, суміс-
ним з людською гідністю, моїм власним сумлін-
ням, моїм обов’язком і відповідальністю перед 
іншими людьми? Якщо так – тоді будь-хто з нас 
може виконати те, що від нього чекають. Якщо 
ні – моральним буде не підкорятися оманливій 
логіці ідеологічного примусу (Злобіна, 1996).

Окрім свободи, мораль також знає й необ-
хідність. Існують речі, які порядна людина не 
може собі дозволити, так само як є й такі, що 
вона не може не виконати, якщо бажає зали-
шатися собою. Ми повинні виконувати свій 
обов'язок, протистояти нахабству й жорстоко-
сті, бути чуйними та ввічливими, створювати 
навколо себе атмосферу приязні та відкри-
тості – якщо, звісно, прагнемо бути людьми 
й жити по-людськи.

Не слід думати, що мораль – це лише «без-
силля в дії», як запевняв колись французький 
соціолог та економіст П. Ж. Прудон. Жорстокий 
досвід XX століття, з його диктатурами, війнами 
й таборами, а також криваві реалії нашого сьо-
годення, засвідчують, що саме незламність 
моральних переконань у найскрутніших умо-
вах давала людині можливість, за висловом 
Вільяма Фолкнера, «вистояти й перемогти».

Втім, сфера моральності – це не лише 
питання обов'язку, свободи, відповідальності, 
а й глибокий і неповторний світ суб'єктивних 
переживань, ідеалів та прагнень, невичерпна 
діалектика людської душі. Це одвічні питання 
добра і зла, сенсу життя та ставлення до смерті, 
честі та гідності людини, сорому і совісті, 
любові і співчуття. До цієї галузі належить 
також цілий комплекс проблем людської діяль-
ності й міжлюдських стосунків.

Висновки та перспективи подальших 
досліджень. Обмежуючись загальною філо-
софською констатацією, можна зробити 
висновок: так само, як людське пізнання дій-
сності орієнтоване на ідеал Істини, осмислю-
ється ним із середини і не існує у відриві від 
нього, так само як естетичне, чуттєво-емо-
ційне освоєння світу людиною орієнтоване 
на ідеал Краси, висвітлюється й ошляхетню-
ється ним, – так і моральне ставлення людини 
до світу, до реальності в будь-якій з її форм 
зорієнтоване на ідеал Добра. Єдність ідеалів 
Істини, Добра та Краси ще з античних часів 
символізує гармонійну цілісність людської 
культури, її смисложиттєві потенціали. Звідси 
випливає висновок про незмінне місце моралі, 
морального світогляду і світорозуміння в сис-
темі культури людства.

Відповідно до своєї філософської основи, 
етика – це наука про людське ставлення до самої 
моралі: про те, який смисл і яку внутрішню 
необхідність людина вбачає у прийнятті тих 
чи інших моральних норм, на чому вона ґрун-
тує свій вибір, і звідки взагалі виникає потреба 
в моральному самообмеженні. Таким чином, до 
сфери інтересів етики входить найширше коло 
духовних пошуків людини, об'єднаних спіль-
ною тональністю вільного обмеження своїх 
суб'єктивних потенціалів заради вищих смис-
ложиттєвих цінностей.

Саме останнє і визначає філософську, 
а ширше – духовну специфіку етичного погляду 



447

Fine Art and Culture Studies, Вип. 5, 2025

на світ. Якщо естетика філософськи й духовно 
санкціонує чуттєвий ентузіазм людини, буяння 
надлишкових сил і енергій, без яких неможливе 
ані творення, ані сприйняття прекрасного, то 
етика, в постійному змаганні з нею, висуває 
і розробляє свого роду культуру меж – тверезу 
і зосереджену культуру свідомого самовизна-
чення людського суб'єкта.

Загалом етика як дисципліна свідомого само-
визначення суб'єкта часто завершувала собою 
найвеличніші філософські системи. Це зако-
номірно, оскільки філософія завжди потребує 
подолання абстрактності, втілення своїх ідей 
і візій, самовизначення автора, який має про-
демонструвати світу певні життєві висновки 

відповідно до власної доктрини. Етика ж спи-
рається на розроблюваний філософією духо-
вний потенціал, на її тлумачення інтегрального 
досвіду людини.

Вивчення співвідношення релігії та етики, 
релігійної етики й культурної динаміки, умов 
активізації впливу релігійної етики на процес 
формування особистості, проблеми добра і зла 
в релігійній і нерелігійній свідомості, а також 
впливу та ролі релігійної етики в національ-
ному бутті українців є важливими напрямками 
для подальших досліджень. Розгляд значення 
релігійної етики в контексті духовного та наці-
онального відродження заслуговує на окрему 
увагу.

ЛІТЕРАТУРА:
1.	 Бродецький О. Гуманістичні ефекти ціннісної синергії релігійно-етичних ідей: методологічне підгрунтя та 

прикладні горизонти. Українське релігієзнавство. 2019. № 89. С. 13–25.
2.	 Войтила К. Основи етики. Питання філософії. 1991. № 1. С. 13–19.
3.	 Гренхольм К.-Х., Теологічна і філософська етика. Етична думка. Т. 16. № 1. 2016. С. 5–18.
4.	 Злобіна О. Г. Категорія «особистість» у системі понять соціальної теорії. Соціологія: теорія, методи, марке-

тинг. 2000. № 2. 
5.	 Злобіна О. Г., Тихонович В. О. Особистість сьогодні: адаптація до суспільної нестабільності. К., 1996.
6.	 Красільнікова О. В., Гусєва Н. Ю. Релігійна етика та її вплив на формування ділової етики. 1 Міжнародна 

наукова конференція з міждисциплінарних досліджень: тези доповідей. Берлін, Німеччина 19–21 січня 2021 року. 
С. 884–886. 

7.	 Мартишин Д. С. Роль і місце християнських цінностей в системі суспільно-політичного розвитку сучас-
ної держави. Державне управління: удосконалення і розвиток 2016. № 10. URL: http://www.dy.nayka.com.
ua./?op=I$z=1429.

8.	 Мештанов А. Релігійна етика як релігійно-філософський феномен: спроба філософської рефлексії. Украї-
нознавчий альманах. Випуск 31. КНУ імені Тараса Шевченка. К., 2019. С. 106–113.

9.	 Сковорода Г. С. Твори в двох томах. К.: АН УРСР. 1961. Т. 1. 636 с.

REFERENCES:
1.	 Brodetskyi O. Humanistychni efekty tsinnisnoi synerhii relihiino-relihiieznavstvo [The humanistic effects of 

the value synergy of religious and ethical ideas: methodological foundations and applied horizons. Ukrainian Religious 
Studies]. 2019. № 89. S.13-25 [in Ukrainian].

2.	 Voityla K. Osnovy etyky. Pytannia filosofii [The Fundamentals of Ethics. Questions of Philosophy]. 1991. № 1.  
S. 13-19 [in Ukrainian].

3.	 Hrenholm K.- Kh., Teolohichna i filosofska etyka. Etychna dumka [Theological and Philosophical Ethics. Ethical 
Thought]. T.16. N 1. 2016. S. 5-18 [in Ukrainian].

4.	 Zlobina O.H. Katehoriia «osobystist» u systemi poniat sotsialnoi teorii. Sotsiolohiia: teoriia, metody, marketynh 
[The category of «personality» in the system of concepts of social theory. Sociology: theory, methods, marketing]. 2000. 
№ 2 [in Ukrainian].

5.	 Zlobina O.H. Tykhonovych V.O. Osobystist siohodni: adaptasiia do sotsialnoi nestabilnosti [Personality today: 
adaptation to social instability]. K., 1996 [in Ukrainian]. 

6.	 Krasilinikova O.V., Husieva N. Yu. Relihiina etyka ta yii vplyv na Formuvannia dilovoi etyky. 1 Mizhnarodna 
naukova konferentsiia z mizhdystsyplinarnykh doslidzhen: tezy dopovidei. Berlin, Nimechchyna 19-21 sichnia 
2021 roku [Religious Ethics and its influence on the formation of Business Ethics. 1st International scientific 
conference on interdisciplinary research: abstracts of the reports. Berlin, Germany, January 19-21, 2021]. S. 884-886  
[in Ukrainian].

7.	 Martyshyn D.S. Rol i mistse khrystyianskykh tsinnostei v systemi suspilno-politychnoho rozvytku suchasnoi 
derzhavy. Derzhavne upravlinnia: udoskonalennia i rozvytok [The role and place of Christian values in the system of 



448

ISSN 2786-5428 (Print), ISSN 2786-5436 (Online)

social and political development of the modern state. Public administration: improvement and development]. 2016. N 10. 
URL: http://www.dy.nayka.com.ua./?op=I$z=1429 [in Ukrainian].

8.	 Meshtanov A. Relihiina etyka yak relihiino-filosofskyi fenomen: sproba filosofskoi refleksii. Ukrainoznavchyi 
almanakh. Vypusk 31. KNU imeni Tarasa Shevchenka [Religious ethics as a religious and philosophical phenomenon: an 
attempt at philosophical reflection. Ukrainian Studies Almanac. Issue 31. Taras Shevchenko National University of Kyiv]. 
K., 2019. S. 106-113 [in Ukrainian].

9.	 Skovoroda H.S. Tvory v dvokh tomakh [ Skovoroda H. S. Works in two volumes]. K.: АN URSR. 1961. Т. 1.  
636 s. [in Ukrainian].

Дата першого надходження рукопису до видання: 23.10.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 21.11.2025
Дата публікації: 30.12.2025


